
MISIONES NAVARRA 
La revista misionera 

Nº 10  /  MAYO  2025 

Imagen de la Javiera Escolar de este año 
donde participaron más de 1200 niños. 



 



 

 

 

 

I        Carta. D. Oscar Azcona Muneta.  

             Delegado Episcopal de Misiones y director de OMP  en Navarra 
 

II         Homenaje al Papa Francisco.  

             Resumen de la Exhortación Apostólica Evangelii Gaudim 
 

III       Espes non confundit 

      Bula de convocación del Jubileo 
    

IV        Lectura recomendada 

      Trenzando sensibilidad y evangelio. Formación para la misión 
 

V      Especial: JAVIERADAS 2025 

      - Homilía Misa de acogida de los peregrinos 

             - Homilía primera Javierada 

             - Homilía segunda Javierada 

             - Javierada escolar 
       

VI       Oración mensual misionera 

     Cierre del curso 2024/2025 
 

VII     El contraste paciente. Repensando la relación Iglesia-Mundo. 

           Carta pastoral de los obispos de la Zona Norte 
 

VIII    Jornada Mundial de las Vocaciones Nativas 
      

IX       Voluntariado Misionero Solidario 2025 

     Formación y envío misionero  
 

X        Jubileo de los misioneros 

           Encuentro Misionero de Verano en la Catedral de Pamplona 

           el día 23 de julio de 2025 

 

XI     Datos actuales de los misioneros navarros en el mundo 



 

 

SALUDO 

 

 
Vuestras vidas son un regalo de Dios que nos transmite espe-
ranza y nos anima a seguir con júbilo el mandato de Jesús: 
“Id por todo el mundo y proclamad el evangelio”  (Mc 16,15) 

Queridos hermanos misioneros y misioneras 

de esta tierra navarra.  

 

Cada día estoy más convencido de que vues-

tras vidas son un regalo de Dios y que 

sois un signo de esperanza en 

este mundo. En el meridiano 

de este año jubilar, que con-

vocó nuestro querido papa 

Francisco, sigue 

teniendo más sen-

tido que nunca es-

cuchar las pala-

bras de Jesús que 

dan sentido a la 

misión tal y como san Marcos nos recuerda: 

“Id al mundo entero y proclamad el Evangelio 

a toda la creación.” Estáis extendidos por los 

cinco continentes proclamando la Buena Noti-

cia con la palabra, pero sobre todo con vues-

tras vidas entregadas, especialmente a quien 

más necesitado está.  

Creo que es “justo y necesario” manifestar el 

agradecimiento como pueblo de Dios por el 

gran pastor, el papa Francisco, que nos ha 

guiado con un verdadero espíritu evangeliza-

dor y misionero. La “Evangelii Gaudium” como 

programa de su pontificado ha sido una autén-

tica escuela para todos nosotros que hemos 

recordado y renovado la vocación misionera 

recibida desde el bautismo y que muchos la 

seguís llevando adelante, como él nos invita-

ba, con ALEGRÍA y verdadero espíritu de ser-

vicio a los hermanos.  

Las lágrimas por la despedida de un padre y 

pastor tan querido, han vuelto a nuestros ojos 

por la emoción al recibir la noticia de que su 

sucesor es un misionero. El nuevo papa León 

XIV es un misionero ad gentes. Que gran ale-

gría. Esto de la misión debe ser algo impor-

tante. El obispo Robert Prevost ha sido el ele-

gido por el Espíritu Santo para seguir recor-

dando que nuestro misión tiene como objetivo 

prioritario la unidad en la Iglesia y la paz en el 

mundo.  

En este contexto de celebración y gozo pas-

cual, quiero invitaros a nuestra cita anual del 

verano. Este año cambiamos de escenario 

con motivo del año jubilar. Don Florencio ha 

convocado a zonas pastorales y grupos socia-

les y pastorales; a toda la Iglesia a celebrar el 

gozo de la fe en nuestra Iglesia Catedral de 

Pamplona. Por eso os invitamos a vivir juntos 

el “Jubileo de los misioneros” que tendrá lugar 

el día 23 de julio. Será una oportunidad única 

para compartir experiencias, fortalecer nues-

tros lazos fraternales y renovar nuestro com-

promiso con la misión evangelizadora que nos 

une como comunidad diocesana en Navarra. 

Espero contar con vuestra presencia y partici-

pación en este encuentro que promete ser un 

momento de gracia y crecimiento espiritual 

para todos. No faltéis a esta cita que nos invi-

ta a seguir caminando juntos en la misión del 

Señor. 

También os llago llegar el afecto y compromi-

so, con cada uno de vosotros, de parte de to-

do el equipo de Misiones Navarra, para quie-

nes es un gozo estar a vuestro servicio duran-

te todo el año.  

 

Un abrazo a todos. 

 

D. Óscar Azcona Muneta 

Delegado de Misiones de Pamplona y Tudela 

Director de OMP en Navarra 

 



Como despedida y agradecimiento, por la vida del papa Francisco, os de-
jamos un resumen de la Exhortación Apostólica Evangelii Gaudium. Pro-
bablemente su documento más conocido, sobre todo en lo referente a la 
Misión de la Iglesia, donde se nos ofrece la propuesta de una nueva etapa 
evangelizadora marcada por la alegría del Evangelio y de un camino nuevo 
para la marcha de la Iglesia. Con esta exhortación, el Papa quiso recordar 
a los fieles cristianos, afianzados y fortalecidos en la fe, que es hora de ilu-
minar y transformar, de salir y transmitir la alegría de creer.  
 
Capítulo I: La Transformación Misionera de la Iglesia 
El Papa Francisco comienza pidiendo a todos los cristianos que nos reen-
contremos con Jesucristo, que renovemos nuestro encuentro, o al menos, 
nos dejemos encontrar por Él.  Y nos recuerda que ‘el evangelio invita in-
sistentemente a la alegría‘. 
 
«La alegría del Evangelio llena el corazón y la vida entera de los que se en-
cuentran con Jesús. Quienes se dejan salvar por Él son liberados del peca-
do, de la tristeza, del vacío interior, del aislamiento. Con Jesucristo siem-
pre nace y renace la alegría.» 
 

“Es hora de iluminar y transformar, de   
salir y transmitir la alegría de creer.”  



Habla de la Iglesia en su punto de partida como la comunidad de discípu-
los que ‘primerean’ y toman la iniciativa de ser los primeros en salir al en-
cuentro de los demás y lo hacen con el deseo inagotable de brindar mise-
ricordia. El Papa quiere que seamos parte de este grupo, nos invita a 
‘primerear’. Es deseo del pontífice que nos lancemos a transformarlo todo 
y afirma que prefiere ‘una Iglesia accidentada, herida y manchada por sa-
lir a la calle, antes que una Iglesia enferma por el encierro y la comodidad 
de aferrarse a las propias seguridades‘. 
 
Capitulo II: En la crisis del compromiso comunitario 
En este capítulo critica duramente a la economía actual, porque excluye a 
los débiles y solo hace fuerte a los poderosos. Señala que existe una cre-
ciente deformación ética en nuestras sociedades y ‘asistimos al debilita-
miento del sentido del pecado personal y social, así como un progresivo 
aumento del relativismo‘. También alerta que esta filosofía de vida, ‘de 
mundanidad espiritual’ y ’de idolatra el dinero’,  ’debilita los vínculos en-
tre las personas’ y ‘desnaturaliza los vínculos familiares’.  
 
“¡El dinero debe servir y no gobernar! El Papa ama a todos, ricos y pobres, 
pero tiene la obligación, en nombre de Cristo, de recordar que los ricos 
deben ayudar a los pobres, respetarlos, promocionarlos. Os exhorto a la 
solidaridad desinteresada y a una vuelta de la economía y las finanzas a 
una ética en favor del ser humano”. 
 
Al mismo tiempo recuerda que ‘nuestro dolor y nuestra vergüenza por los 
pecados de algunos miembros de la Iglesia, y por los propios, no deben 
hacer olvidar cuántos cristianos dan la vida por amor’  y hace un llama-
miento al ‘dinamismo misionero que lleve sal y luz al mundo‘, sin temor a 
realizar tareas apostólicas y a la entrega generosa del tiempo personal. 
Por último, el Papa Francisco, apunta en este capítulo, una vez más, su de-
seo de que la Iglesia haga frente y sin miedo a profundas preguntas que 
no se pueden eludir superficialmente, como por ejemplo: ‘el lugar de la 
mujer allí donde se toman decisiones importantes, en los diversos ámbi-
tos de la Iglesia‘; mayor protagonismo de los  jóvenes en la pastoral de 
conjunto de la Iglesia, mejor selección de los candidatos al sacerdocio,… 
 
Capítulo III: El anuncio del Evangelio 
Francisco continúa su exhortación hablando de quienes deben anunciar el 
evangelio y de qué forma y manera. En este capítulo subraya que la Iglesia 
es el pueblo de Dios y debe ser, conforme al proyecto de amor de nuestro 
Padre Dios, ‘el lugar de la misericordia gratuita, donde todo el mundo 
pueda sentirse acogido, amado, perdonado y alentado a vivir según la vi-
da buena del Evangelio’. A través del Bautismo nos convertimos en pueblo 
de Dios y nos convertimos en discípulos misioneros, en ‘agentes evangeli-
zadores‘. Así que la evangelización es tarea de todos los que somos Igle-
sia, ‘un pueblo con muchos rostros‘. 



“Cada uno de los bautizados, cualquiera que sea su función en la Iglesia y 
el grado de ilustración de su fe, es un agente evangelizador, y sería inade-
cuado pensar en un esquema de evangelización llevado adelante por ac-
tores calificados donde el resto del pueblo fiel sea sólo receptivo de sus 
acciones. La nueva evangelización debe implicar un nuevo protagonismo 
de cada uno de los bautizados […] no es indispensable imponer una de-
terminada forma cultural, por más bella y antigua que sea, junto con la 
propuesta del Evangelio. El mensaje que anunciamos siempre tiene algún 
ropaje cultural, pero a veces en la Iglesia caemos en la vanidosa sacraliza-
ción de la propia cultura, con lo cual podemos mostrar más fanatismo 
que auténtico fervor evangelizador”. 
 
El Obispo de Roma también habla de la fuerza evangelizadora de la pie-
dad popular que no debemos menospreciar sino más bien alentar y forta-
lecer, y hace un llamamiento a la evangelización informada ‘de persona a 
persona’, la que cada uno de los bautizados debemos realizar llevando el 
amor de Jesús a otros de forma espontánea en nuestras conversaciones y 
acciones diarias. Respecto a la homilía (acto de predicación del sacerdote 
durante la liturgia) explica que no puede ser un espectáculo entreteni-
do sino dar fervor y sentido a la celebración, pide brevedad, así como evi-
tar que parezca una charla o clase, y debe transmitirse el mensaje con el 
espíritu de amor de una madre hacia un hijo. El Papa desarrolla las claves 
para una buena homilía: preparar bien el mensaje, alimentarse de la pala-
bra de Dios, personalizar la palabra, macerarla en lectura espiritual, poner 
un oido en el pueblo de Dios y cuidar los recursos pedagógicos Al anun-
ciar el evangelio a los demás, el Santo Padre destaca la importancia de 
utilizar siempre un lenguaje positivo que indique cómo podemos hacer 
mejor las cosas y, en cualquier caso, ‘no quedarse en la queja, el lamento, 
la crítica o el remordimiento‘. E invita a recuperar el primer anuncio o 
‘kerigma‘: ‘Jesucristo te ama, dio su vida para salvarte, y ahora está vivo a 
tu lado cada día, para iluminarte, para fortalecerte, para liberarte’. Finaliza 
este capítulo central insistiendo en que la evangelización necesita del 
acompañamiento personal en los procesos de crecimiento,  escuchando, 
prestando una mirada respetuosa y llena de compasión, con paciencia y 
prudencia, despertando la confianza de quien es evangelizado, su apertu-
ra y su disposición para crecer. 
 
Capítulo IV: La Dimensión Social de la Evangelización 
La fe auténtica, dice el Papa Francisco, ‘siempre implica 
un profundo deseo de cambiar el mundo, de transmitir 
valores, de dejar algo mejor detrás de nuestro paso 
por la tierra‘ y por tanto nadie puede exigirnos que 
releguemos la religión a la intimidad. En este capítulo, 
el Papa, señala la inequidad, la falta de justicia social, 
como la raíz de los males sociales y reza para que 
crezca en el mundo el número de políticos ‘a quienes 
les duela de verdad la sociedad, el pueblo, la vida de 
los pobres!‘ y que sean capaces de ‘entrar en un 



auténtico diálogo que se oriente eficazmente a sanar las raíces profundas y no la aparien-
cia de los males de nuestro mundo’. 
 
“La necesidad de resolver las causas estructurales de la pobreza no puede esperar, no solo 
por una exigencia pragmática de obtener resultados y de ordenar la sociedad, sino para sa-
narla de una enfermedad que la vuelve frágil e indigna y que solo podrá llevarla a nuevas 
crisis”. 
 
Respecto al progreso de las ciencias expresa que la Iglesia no solo no pretende detener su 
admirable sino que se alegra e incluso disfruta reconociendo el enorme potencial que Dios 
ha dado a la mente humana. Explica que, así como ‘los creyentes tampoco pueden preten-
der que una opinión científica que les agrada, y que ni siquiera ha sido suficientemente 
comprobada, adquiera el peso de un dogma de fe’ es una pena que algunos científi-
cos vayan más allá del objeto formal de su disciplina y se extralimiten con afirmaciones o 
conclusiones que exceden el campo de la propia ciencia, haciendo proposiciones que no 
responden a la razón sino a una ideología ‘que cierra el camino a un diálogo auténtico, pa-
cífico y fructífero‘. Termina el capítulo sosteniendo que ‘el debido respeto a las minorías de 
agnósticos o no creyentes no debe imponerse de un modo arbitrario que silencie las con-
vicciones de mayorías creyentes o ignore la riqueza de las tradiciones religiosas. Eso a la 
larga fomentaría más el resentimiento que la tolerancia y la paz’. 
 
Capítulo V: Evangelizadores con espíritu 
La evangelización con espíritu, escribe el Papa Francisco, es la que arde en los corazones  y 
‘es muy diferente de un conjunto de tareas vividas como una obligación pesada que sim-
plemente se tolera, o se sobrelleva como algo que contradice las propias inclinaciones y 
deseos ’. Es el fuego del Espíritu Santo el que contagia con fervor, alegría, generosidad, au-
dacia y amor. 
 
“Hay que reconocerse a sí mismo como marcado a fuego por esa misión de iluminar, ben-
decir, vivificar, levantar, sanar, liberar. Allí aparece la enfermera de alma, el docente de al-
ma, el político de alma, esos que han decidido a fondo ser con los demás y para los demás. 
Pero si uno separa la tarea por una parte y la propia privacidad por otra, todo se vuelve gris 
y estará permanentemente buscando reconocimientos o defendiendo sus propias necesi-
dades”. 
 
El Papa incide en que ‘la misión‘ es el corazón del pueblo cristiano, iluminado por el Espíri-
tu Santo, y ‘con el Espíritu Santo, en medio del pueblo siempre está María’ porque ‘ella es 
la Madre de la Iglesia evangelizadora y sin ella no terminamos de comprender el espíritu 
de la nueva evangelización’. 
 
“Hay un estilo mariano en la actividad 
evangelizadora de la Iglesia. Porque cada 
vez que miramos a María volvemos a creer 
en lo revolucionario de la ternura y del ca-
riño. En ella vemos que la humildad y la 
ternura no son virtudes de los débiles sino 
de los fuertes, que no necesitan maltratar 
a otros para sentirse importantes”. 
 

 



Spes non confundit 
BULA DE CONVOCACIÓN 
DEL JUBILEO ORDINARIO 

Merece la pena leer, con detenimiento, este 
documento que marcará la actividad misionera 
de la Iglesia , durante este año, en todo el 
mundo, y nuestra actividad pastoral en la dió-
cesis.  

 
Estamos llamados a ser testigos del júbilo que proviene de la acción salvífica de Dios 
en nuestras vidas. Sembrando, con nuestro mensaje y nuestras obras, la esperanza 
que emana de haber participado recientemente en la Pascua de Resurrección de 
nuestro Señor Jesucristo.  

animadas, que miran el futuro con escepticismo 
y pesimismo, como si nada pudiera ofrecerles 
felicidad. Que el Jubileo sea para todos, ocasión 
de reavivar la esperanza. La Palabra de Dios nos 
ayuda a encontrar sus razones. Dejémonos con-
ducir por lo que el apóstol Pablo escribió preci-
samente a los cristianos de Roma. 
Una Palabra de esperanza 
«Justificados, entonces, por la fe, estamos en 
paz con Dios, por medio de nuestro Señor Jesu-
cristo. Por él hemos alcanzado, mediante la fe, 
la gracia en la que estamos afianzados, y por él 
nos gloriamos en la esperanza de la gloria de 
Dios. [...] Y la esperanza no quedará defraudada, 
porque el amor de Dios ha sido derramado en 
nuestros corazones por el Espíritu Santo, que 
nos ha sido dado» (Rm 5,1-2.5). Los puntos de 
reflexión que aquí nos propone san Pablo son 
múltiples. Sabemos que la Carta a los Romanos 
marca un paso decisivo en su actividad de evan-
gelización. Hasta ese momento la había realiza-
do en el área oriental del Imperio y ahora lo es-
pera Roma, con todo lo que esta representa a 
los ojos del mundo: un gran desafío, que debe 
afrontar en nombre del anuncio del Evangelio, el 
cual no conoce barreras ni confines. La Iglesia de 
Roma no había sido fundada por Pablo, pero 
él sentía vivo el deseo de llegar allí pronto para 
llevar a todos el Evangelio de Jesucristo, muerto 

«Spes non confundit», «la esperanza no de-
frauda» (Rm 5,5). Bajo el signo de la esperan-
za el apóstol Pablo infundía aliento a la comu-
nidad cristiana de Roma. La esperanza tam-
bién constituye el mensaje central del próxi-
mo Jubileo, que según una antigua tradición el 
Papa convoca cada veinticinco años. Pienso en 
todos los peregrinos de esperanza que llega-
rán a Roma para vivir el Año Santo y en cuan-
tos, no pudiendo venir a la ciudad de los após-
toles Pedro y Pablo, lo celebrarán en las Igle-
sias particulares. Que pueda ser para todos un 
momento de encuentro vivo y personal con el 
Señor Jesús, «puerta» de salvación 
(cf. Jn 10,7.9); con Él, a quien la Iglesia tiene la 
misión de anunciar siempre, en todas partes y 
a todos como «nuestra esperanza» (1 Tm 1,1). 
Todos esperan. En el corazón de toda persona 
anida la esperanza como deseo y expectativa 
del bien, aun ignorando lo que traerá consigo 
el mañana. Sin embargo, la imprevisibilidad  
del futuro hace surgir sentimientos a menudo 
contrapuestos: de la confianza al temor, de la 
serenidad al desaliento, de la certeza a la du-
da. Encontramos con frecuencia personas des-



za”. (Rm 5,3-4). Para el Apóstol, la tribulación y 
el sufrimiento son las condiciones propias de los 
que anuncian el Evangelio en contextos de in-
comprensión y de persecución (cf. 2 Co 6,3-10). 
Pero en tales situaciones, en medio de la oscuri-
dad se percibe una luz; se descubre cómo lo que 
sostiene la evangelización es la fuerza que brota 
de la cruz y de la resurrección de Cristo. Y eso 
lleva a desarrollar una virtud estrechamente re-
lacionada con la esperanza: la paciencia. Esta-
mos acostumbrados a quererlo todo y de inme-
diato, en un mundo donde la prisa se ha conver-
tido en una constante. Ya no se tiene tiempo 
para encontrarse, y a menudo incluso en las fa-
milias se vuelve difícil reunirse y conversar con 
tranquilidad. La paciencia ha sido relegada por 
la prisa, ocasionando un daño grave a las perso-
nas. De hecho, ocupan su lugar la intolerancia, 
el nerviosismo y a veces la violencia gratuita, 
que provocan insatisfacción y cerrazón.       
 
Asimismo, en la era del internet, donde el espa-
cio y el tiempo son suplantados por el “aquí y 
ahora”, la paciencia resulta extraña. Si aun fué-
semos capaces de contemplar la creación con 
asombro, comprenderíamos cuán esencial es la 
paciencia. Aguardar el alternarse de las estacio-
nes con sus frutos; observar la vida de los ani-
males y los ciclos de su desarrollo; tener los ojos 
sencillos de san Francisco que, en su Cántico de 
las criaturas, escrito hace 800 años, veía la crea-
ción como una gran familia y llamaba al sol 
“hermano” y a la luna “hermana”. Redescubrir 
la paciencia hace mucho bien a uno mismo y a 
los demás. San Pablo recurre frecuentemente a 
la paciencia para subrayar la importancia de la 
perseverancia y de la confianza en aquello que 
Dios nos ha prometido, pero sobre todo testi-
monia que Dios es paciente con nosotros, por-
que es «el Dios de la constancia y del consue-
lo» ( Rm 15,5). La paciencia, que también es fru-
to del Espíritu Santo, mantiene viva la esperanza 
y la consolida como virtud y estilo de vida. Por lo 
tanto, aprendamos a pedir con frecuencia la gra-
cia de la paciencia, que es hija de la esperanza y 
al mismo tiempo la sostiene. 
 
Un camino de esperanza 
 
Este entretejido de esperanza y paciencia mues-
tra claramente cómo la vida cristiana es un ca-
mino, que también necesita momentos fuer-
tes para alimentar y robustecer la esperanza, 
compañera insustituible que permite vislumbrar 
la meta: el encuentro con el Señor Jesús. Me 
agrada pensar que fue justamente un itinerario 
de gracia, animado por la espiritualidad popular, 
el que precedió la convocación del primer Jubi-
leo en el año 1300. De hecho, no podemos olvi-
dar las distintas formas por medio de las cuales 
la gracia del perdón ha sido derramada con 
abundancia sobre el santo Pueblo fiel de Dios. 
Recordemos, por ejemplo, el gran “perdón” que 

y resucitado, como anuncio de la esperanza 
que realiza las promesas, conduce a la gloria y, 
fundamentada en el amor, no defrauda. 
 
La esperanza efectivamente nace del amor y 
se funda en el amor que brota del Corazón de 
Jesús traspasado en la cruz: «Porque si siendo 
enemigos, fuimos reconciliados con Dios por 
la muerte de su Hijo, mucho más ahora que 
estamos reconciliados, seremos salvados por 
su vida» (Rm 5,10). Y su vida se manifiesta en 
nuestra vida de fe, que empieza con el Bautis-
mo; se desarrolla en la docilidad a la gracia de 
Dios y, por tanto, está animada por la espe-
ranza, que se renueva siempre y se hace in-
quebrantable por la acción del Espíritu Santo. 
En efecto, el Espíritu Santo, con su presencia 
perenne en el camino de la Iglesia, es quien 
irradia en los creyentes la luz de la esperanza. 
Él la mantiene encendida como una llama que 
nunca se apaga, para dar apoyo y vigor a 
nuestra vida. La esperanza cristiana, de hecho, 
no engaña ni defrauda, porque está fundada 
en la certeza de que nada ni nadie podrá sepa-
rarnos nunca del amor divino: «¿Quién podrá 
entonces separarnos del amor de Cristo? ¿Las 
tribulaciones, las angustias, la persecución, el 
hambre, la desnudez, los peligros, la espada? 
 
 [...] Pero en todo esto obtenemos una amplia 
victoria, gracias a aquel que nos amó. Porque 
tengo la certeza de que ni la muerte ni la vida, 
ni los ángeles ni los principados, ni lo presente 
ni lo futuro, ni los poderes espirituales, ni lo 
alto ni lo profundo, ni ninguna otra criatura 
podrá separarnos jamás del amor de Dios, ma-
nifestado en Cristo Jesús, nuestro Se-
ñor» ( Rm 8,35.37-39). He aquí porqué esta 
esperanza no cede ante las dificultades: por-
que se fundamenta en la fe y se nutre de la 
caridad, y de este modo hace posible que siga-
mos adelante en la vida. San Agustín escribe al 
respecto: «Nadie, en efecto, vive en cualquier 
género de vida sin estas tres disposiciones del 
alma: las de creer, esperar, amar».  
 
San Pablo es muy realista. Sabe que la vida 
está hecha de alegrías y dolores, que el amor 
se pone a prueba cuando aumentan las difi-
cultades y la esperanza parece derrumbarse 
frente al sufrimiento. Con todo, escribe: «Más 
aún, nos gloriamos hasta de las mismas tribu-
laciones, porque sabemos que la tribulación 
produce la constancia; la constancia, la virtud 
probada; la virtud probada, la esperan-



A los fieles de las Iglesias orientales, en especial 
a aquellos que ya están en plena comunión con 
el Sucesor de Pedro, quiero dirigir una invitación 
particular a esta peregrinación. Ellos, que han 
sufrido tanto por su fidelidad a Cristo y a la Igle-
sia, muchas veces hasta la muerte, deben sentir-
se especialmente bienvenidos a esta Roma que 
es Madre también para ellos y que custodia tan-
tas memorias de su presencia. La Iglesia católica, 
que está enriquecida por sus antiquísimas litur-
gias, por la teología y la espiritualidad de los Pa-
dres, monjes y teólogos, quiere expresar simbó-
licamente la acogida a ellos y a sus hermanos y 
hermanas ortodoxos, en una época en la que ya 
están viviendo la peregrinación del Vía crucis; 
con la que frecuentemente son obligados a de-
jar sus tierras de origen, sus tierras santas, de 
las que la violencia y la inestabilidad los expul-
san hacia países más seguros. Para ellos la expe-
riencia de ser amados por la Iglesia —que no los 
abandonará, sino que los seguirá adondequiera 
que vayan— hace todavía más fuerte el signo 
del Jubileo.   
 
El Año Santo 2025 está en continuidad con los 
acontecimientos de gracia precedentes. En el 
último Jubileo ordinario se cruzó el umbral de 
los dos mil años del nacimiento de Jesucristo. 
Luego, el 13 de marzo de 2015, convoqué un 
Jubileo extraordinario con la finalidad de mani-
festar y facilitar el encuentro con el “Rostro de 
la misericordia” de Dios, anuncio central del 
Evangelio para todas las personas de todos los 
tiempos. Ahora ha llegado el momento de un 
nuevo Jubileo, para abrir de par en par la Puerta 
Santa una vez más y ofrecer la experiencia viva 
del amor de Dios, que suscita en el corazón la 
esperanza cierta de la salvación en Cristo. Al 
mismo tiempo, este Año Santo orientará el ca-
mino hacia otro aniversario fundamental para 
todos los cristianos: en el 2033 se celebrarán los 
dos mil años de la Redención realizada por me-
dio de la pasión, muerte y resurrección del Se-
ñor Jesús. Nos encontramos así frente a un itine-
rario marcado por grandes etapas, en las que la 
gracia de Dios precede y acompaña al pueblo 
que camina entusiasta en la fe, diligente en la 
caridad y perseverante en la esperanza (cf. 1 
Ts 1,3). 
 
Apoyado en esta larga tradición y con la certeza 
de que este Año jubilar será para toda la Iglesia 
una intensa experiencia de gracia y de esperan-
za, dispongo que la Puerta Santa de la Basílica 
de San Pedro, en el Vaticano, se abra a partir del 
24 de diciembre del corriente año 2024, dando 
inicio así al Jubileo ordinario. El domingo sucesi-
vo, 29 de diciembre de 2024, abriré la Puerta 
Santa de la Catedral de San Juan de Letrán, que 
el 9 de noviembre de este año celebrará los 
1700 años de su dedicación. A continuación, el 1 
de enero de 2025, solemnidad de Santa María, 
Madre de Dios, se abrirá la Puerta Santa de la 

san Celestino V quiso conceder a cuantos se 
dirigían a la Basílica Santa María de Collemag-
gio, en L’Aquila, durante los días 28 y 29 de 
agosto de 1294, seis años antes de que el Pa-
pa Bonifacio VIII instituyese el Año Santo. Así 
pues, la Iglesia ya experimentaba la gracia ju-
bilar de la misericordia. E incluso antes, en el 
año 1216, el Papa Honorio III había acogido la 
súplica de san Francisco que pedía la indul-
gencia para cuantos fuesen a visitar la Por-
ciúncula durante los dos primeros días de 
agosto. Lo mismo se puede afirmar para la 
peregrinación a Santiago de Compostela; en 
efecto, el Papa Calixto II, en 1122, concedió 
que se celebrara el Jubileo en ese Santuario 
cada vez que la fiesta del apóstol Santiago 
coincidiese con el domingo. Es bueno que esa 
modalidad “extendida” de celebraciones jubi-
lares continúe, de manera que la fuerza del 
perdón de Dios sostenga y acompañe el ca-
mino de las comunidades y de las personas.  
 
No es casual que la peregrinación exprese un 
elemento fundamental de todo acontecimien-
to jubilar. Ponerse en camino es un gesto típi-
co de quienes buscan el sentido de la vida. La 
peregrinación a pie favorece mucho el redes-
cubrimiento del valor del silencio, del esfuer-
zo, de lo esencial. También el año próximo 
los peregrinos de esperanza recorrerán cami-
nos antiguos y modernos para vivir intensa-
mente la experiencia jubilar. Además, en la 
misma ciudad de Roma habrá otros itinerarios 
de fe que se añadirán a los ya tradicionales de 
las catacumbas y las siete iglesias. Transitar de 
un país a otro, como si se superaran las fron-
teras, pasar de una ciudad a la otra en la con-
templación de la creación y de las obras de 
arte permitirá atesorar experiencias y culturas 
diferentes, para conservar dentro de sí la be-
lleza que, armonizada por la oración, conduce 
a agradecer a Dios por las maravillas que Él 
realiza. Las iglesias jubilares, a lo largo de los 
itinerarios y en la misma Urbe, podrán ser oa-
sis de espiritualidad en los cuales revitalizar el 
camino de la fe y beber de los manantiales de 
la esperanza, sobre todo acercándose al sacra-
mento de la Reconciliación, punto de partida 
insustituible para un verdadero camino de 
conversión.  
 
Que en las Iglesias particulares se cuide de 
modo especial la preparación de los sacerdo-
tes y de los fieles para las confesiones y el ac-
ceso al sacramento en su forma individual. 



poner atención a todo lo bueno que hay en el 
mundo para no caer en la tentación de conside-
rarnos superados por el mal y la violencia. En 
este sentido, los signos de los tiempos, que con-
tienen el anhelo del corazón humano, necesita-
do de la presencia salvífica de Dios, requieren 
ser transformados en signos de esperanza. 
 
Que el primer signo de esperanza se traduzca 
en paz para el mundo, el cual vuelve a encon-
trarse sumergido en la tragedia de la guerra. La 
humanidad, desmemoriada de los dramas del 
pasado, está sometida a una prueba nueva y 
difícil cuando ve a muchas poblaciones oprimi-
das por la brutalidad de la violencia. ¿Qué más 
les queda a estos pueblos que no hayan sufrido 
ya? ¿Cómo es posible que su grito desesperado 
de auxilio no impulse a los responsables de las 
Naciones a querer poner fin a los numerosos 
conflictos regionales, conscientes de las conse-
cuencias que puedan derivarse a nivel mundial? 
¿Es demasiado soñar que las armas callen y de-
jen de causar destrucción y muerte? Dejemos 
que el Jubileo nos recuerde que los que 
«trabajan por la paz» podrán ser «llamados hijos 
de Dios» (Mt 5,9). La exigencia de paz nos inter-
pela a todos y urge que se lleven a cabo proyec-
tos concretos. Que no falte el compromiso de la 
diplomacia por construir con valentía y creativi-
dad espacios de negociación orientados a una 
paz duradera. 
 
Mirar el futuro con esperanza también equivale 
a tener una visión de la vida llena de entusiasmo 
para compartir con los demás. Sin embargo, de-
bemos constatar con tristeza que en muchas 
situaciones falta esta perspectiva. La primera 
consecuencia de ello es la pérdida del deseo de 
transmitir la vida. A causa de los ritmos frenéti-
cos de la vida, de los temores ante el futuro, de 
la falta de garantías laborales y tutelas sociales 
adecuadas, de modelos sociales cuya agenda 
está dictada por la búsqueda de beneficios más 
que por el cuidado de las relaciones, se asiste en 
varios países a una preocupante disminución de 
la natalidad. Por el contrario, en otros contex-
tos, «culpar al aumento de la población y no al 
consumismo extremo y selectivo de algunos es 
un modo de no enfrentar los problemas».  
 
La apertura a la vida con una maternidad y pa-
ternidad responsables es el proyecto que el 
Creador ha inscrito en el corazón y en el cuerpo 
de los hombres y las mujeres, una misión que el 
Señor confía a los esposos y a su amor. Es urgen-
te que, además del compromiso legislativo de 
los estados, haya un apoyo convencido por par-
te de las comunidades creyentes y de la comuni-
dad civil tanto en su conjunto como en cada uno 
de sus miembros, porque el deseo de los jóve-
nes de engendrar nuevos hijos e hijas, como fru-
to de la fecundidad de su amor, da una perspec-
tiva de futuro a toda sociedad y es un motivo de 

Basílica papal de Santa María la Mayor. Y, por 
último, el domingo 5 de enero se abrirá la 
Puerta Santa de la Basílica papal de San Pablo 
extramuros. Estas últimas tres Puertas Santas 
se cerrarán el domingo 28 de diciembre del 
mismo año. 
 
Establezco además que el domingo 29 de di-
ciembre de 2024, en todas las catedrales y 
concatedrales, los obispos diocesanos cele-
bren la Eucaristía como apertura solemne del 
Año jubilar, según el Ritual que se preparará 
para la ocasión. En el caso de la celebración en 
una iglesia concatedral el obispo podrá ser 
sustituido por un delegado designado expre-
samente para ello. Que la peregrinación desde 
una iglesia elegida para la collectio, hacia la 
catedral, sea el signo del camino de esperanza 
que, iluminado por la Palabra de Dios, une a 
los creyentes. Que en ella se lean algunos pa-
sajes del presente Documento y se anuncie al 
pueblo la indulgencia jubilar, que podrá obte-
nerse según las prescripciones contenidas en 
el mismo Ritual para la celebración del Jubileo 
en las Iglesias particulares. Durante el Año 
Santo, que en las Iglesias particulares finaliza-
rá el domingo 28 de diciembre de 2025, ha de 
procurarse que el Pueblo de Dios acoja, con 
plena participación, tanto el anuncio de espe-
ranza de la gracia de Dios como los signos que 
atestiguan su eficacia.  
 
El Jubileo ordinario se clausurará con el cierre 
de la Puerta Santa de la Basílica papal de San 
Pedro en el Vaticano el 6 de enero de 2026, 
Epifanía del Señor. Que la luz de la esperanza 
cristiana pueda llegar a todas las personas, 
como mensaje del amor de Dios que se dirige 
a todos. Y que la Iglesia sea testigo fiel de este 
anuncio en todas partes del mundo. 
 
Signos de esperanza 
 
Además de alcanzar la esperanza que nos da 
la gracia de Dios, también estamos llamados a 
redescubrirla en los signos de los tiempos que 
el Señor nos ofrece. Como afirma el Concilio 
Vaticano II, «es deber permanente de la Igle-
sia escrutar a fondo los signos de la época e 
interpretarlos a la luz del Evangelio, de forma 
que, acomodándose a cada generación, pueda 
la Iglesia responder a los perennes interrogan-
tes de la humanidad sobre el sentido de la vi-
da presente y de la vida futura y sobre la mu-
tua relación de ambas». Por ello, es necesario 



mismo era el cumplimiento del “año de gracia 
del Señor” (cf. Lc 4,18-19).  
 
Que en cada rincón de la tierra, los creyentes, 
especialmente los pastores, se hagan intérpre-
tes de tales peticiones, formando una sola voz 
que reclame con valentía condiciones dignas 
para los reclusos, respeto de los derechos hu-
manos y sobre todo la abolición de la pena de 
muerte, recurso que para la fe cristiana es inad-
misible y aniquila toda esperanza de perdón y 
de renovación. Para ofrecer a los presos un 
signo concreto de cercanía, deseo abrir yo mis-
mo una Puerta Santa en una cárcel, a fin de que 
sea para ellos un símbolo que invita a mirar al 
futuro con esperanza y con un renovado com-
promiso de vida.  
 
Que se ofrezcan signos de esperanza a 
los enfermos que están en sus casas o en los 
hospitales. Que sus sufrimientos puedan ser ali-
viados con la cercanía de las personas que los 
visitan y el afecto que reciben. Las obras de mi-
sericordia son igualmente obras de esperanza, 
que despiertan en los corazones sentimientos 
de gratitud. Que esa gratitud llegue también a 
todos los agentes sanitarios que, en condiciones 
no pocas veces difíciles, ejercitan su misión con 
cuidado solícito hacia las personas enfermas y 
más frágiles. 
 
Que no falte una atención inclusiva hacia cuan-
tos hallándose en condiciones de vida particular-
mente difíciles experimentan la propia debili-
dad, especialmente a los afectados por patolo-
gías o discapacidades que limitan notablemente 
la autonomía personal. Cuidar de ellos es un 
himno a la dignidad humana, un canto de espe-
ranza que requiere acciones concertadas por 
toda la sociedad. 
 
También necesitan signos de esperanza aquellos 
que en sí mismos la representan: los jóvenes. 
Ellos, lamentablemente, con frecuencia ven que 
sus sueños se derrumban. No podemos decep-
cionarlos; en su entusiasmo se fundamenta el 
porvenir. Es hermoso verlos liberar energías, por 
ejemplo cuando se entregan con tesón y se 
comprometen voluntariamente en las situacio-
nes de catástrofe o de inestabilidad social. Sin 
embargo, resulta triste ver jóvenes sin esperan-
za. Por otra parte, cuando el futuro se vuelve 
incierto e impermeable a los sueños; cuando los 
estudios no ofrecen oportunidades y la falta de 
trabajo o de una ocupación suficientemente es-
table amenazan con destruir los deseos, enton-
ces es inevitable que el presente se viva en la 
melancolía y el aburrimiento. La ilusión de las 
drogas, el riesgo de caer en la delincuencia y la 
búsqueda de lo efímero crean en ellos, más que 
en otros, confusión y oscurecen la belleza y el 
sentido de la vida, abatiéndolos en abismos os-
curos e induciéndolos a cometer gestos auto-

esperanza: porque depende de la esperanza y 
produce esperanza.    
 
La comunidad cristiana, por tanto, no se pue-
de quedar atrás en su apoyo a la necesidad 
de una alianza social para la esperanza, que 
sea inclusiva y no ideológica, y que trabaje por 
un porvenir que se caracterice por la sonrisa 
de muchos niños y niñas que vendrán a llenar 
las tantas cunas vacías que ya hay en numero-
sas partes del mundo. Pero todos, en realidad, 
necesitamos recuperar la alegría de vivir, por-
que el ser humano, creado a imagen y seme-
janza de Dios (cf. Gn 1,26), no puede confor-
marse con sobrevivir o subsistir mediocre-
mente, amoldándose al momento presente y 
dejándose satisfacer solamente por realidades 
materiales. Eso nos encierra en el individualis-
mo y corroe la esperanza, generando una tris-
teza que se anida en el corazón, volviéndonos 
desagradables e intolerantes. 
 
En el Año jubilar estamos llamados a ser sig-
nos tangibles de esperanza para tantos her-
manos y hermanas que viven en condiciones 
de penuria. Pienso en los presos que, privados 
de la libertad, experimentan cada día —
además de la dureza de la reclusión— el vacío 
afectivo, las restricciones impuestas y, en bas-
tantes casos, la falta de respeto. Propongo a 
los gobiernos del mundo que en el Año del 
Jubileo se asuman iniciativas que devuelvan la 
esperanza; formas de amnistía o de condona-
ción de la pena orientadas a ayudar a las per-
sonas para que recuperen la confianza en sí 
mismas y en la sociedad; itinerarios de rein-
serción en la comunidad a los que correspon-
da un compromiso concreto en la observancia 
de las leyes.   
 
Es una exhortación antigua, que surge de la 
Palabra de Dios y permanece con todo su va-
lor sapiencial cuando se convoca a tener actos 
de clemencia y de liberación que permitan 
volver a empezar: «Así santificarán el quincua-
gésimo año, y proclamarán una liberación pa-
ra todos los habitantes del país» ( Lv 25,10). El 
profeta Isaías retoma lo establecido por la Ley 
mosaica: el Señor «me envió a llevar la buena 
noticia a los pobres, a vendar los corazones 
heridos, a proclamar la liberación a los cauti-
vos y la libertad a los prisioneros, a proclamar 
un año de gracia del Señor» ( Is 61,1-2). Estas 
son las palabras que Jesús hizo suyas al co-
mienzo de su ministerio, declarando que él 



para los millares de pobres, que carecen con fre-
cuencia de lo necesario para vivir. Frente a la 
sucesión de oleadas de pobreza siempre nuevas, 
existe el riesgo de acostumbrarse y resignarse. 
Pero no podemos apartar la mirada de situacio-
nes tan dramáticas, que hoy se constatan en to-
das partes y no sólo en determinadas zonas del 
mundo. Encontramos cada día personas pobres 
o empobrecidas que a veces pueden ser nues-
tros vecinos. A menudo no tienen una vivienda, 
ni la comida suficiente para cada jornada. Sufren 
la exclusión y la indiferencia de muchos. Es es-
candaloso que, en un mundo dotado de enor-
mes recursos, destinados en gran parte a los ar-
mamentos, los pobres sean «la mayor parte […], 
miles de millones de personas. Hoy están pre-
sentes en los debates políticos y económicos 
internacionales, pero frecuentemente parece 
que sus problemas se plantean como un apéndi-
ce, como una cuestión que se añade casi por 
obligación o de manera periférica, si es que no 
se los considera un mero daño colateral. De he-
cho, a la hora de la actuación concreta, quedan 
frecuentemente en el último lugar». [7] No lo 
olvidemos: los pobres, casi siempre, son vícti-
mas, no culpables. 
 
Llamamientos a la esperanza 
 
Haciendo eco a la palabra antigua de los profe-
tas, el Jubileo nos recuerda que los bienes de la 
tierra no están destinados a unos pocos privile-
giados, sino a todos. Es necesario que cuantos 
poseen riquezas sean generosos, reconociendo 
el rostro de los hermanos que pasan necesidad. 
Pienso de modo particular en aquellos que care-
cen de agua y de alimento. El hambre es un fla-
gelo escandaloso en el cuerpo de nuestra huma-
nidad y nos invita a todos a sentir remordimien-
to de conciencia. Renuevo el llamamiento a fin 
de que «con el dinero que se usa en armas y 
otros gastos militares, constituyamos un Fondo 
mundial, para acabar de una vez con el hambre 
y para el desarrollo de los países más pobres, de 
tal modo que sus habitantes no acudan a solu-
ciones violentas o engañosas ni necesiten aban-
donar sus países para buscar una vida más dig-
na».  
 
Hay otra invitación apremiante que deseo dirigir 
en vista del Año jubilar; va dirigida a las nacio-
nes más ricas, para que reconozcan la gravedad 
de tantas decisiones tomadas y determi-
nen condonar las deudas de los países que nun-
ca podrán saldarlas. Antes que tratarse 
de magnanimidad es una cuestión de justicia, 
agravada hoy por una nueva forma de iniquidad 
de la que hemos tomado conciencia: «Porque 
hay una verdadera “deuda ecológica”, particu-
larmente entre el Norte y el Sur, relacionada con 
desequilibrios comerciales con consecuencias en 
el ámbito ecológico, así como con el uso despro-
porcionado de los recursos naturales llevado a 

destructivos. Por eso, que el Jubileo sea en la 
Iglesia una ocasión para estimularlos. Ocupé-
monos con ardor renovado de los jóvenes, los 
estudiantes, los novios, las nuevas generacio-
nes. ¡Que haya cercanía a los jóvenes, que son 
la alegría y la esperanza de la Iglesia y del 
mundo! 
 
No pueden faltar signos de esperanza hacia 
los migrantes, que abandonan su tierra en 
busca de una vida mejor para ellos y sus fami-
lias. Que sus esperanzas no se vean frustradas 
por prejuicios y cerrazones; que la acogida, 
que abre los brazos a cada uno en razón de su 
dignidad, vaya acompañada por la responsabi-
lidad, para que a nadie se le niegue el derecho 
a construir un futuro mejor. Que a los nume-
rosos exiliados, desplazados y refugiados, a 
quienes los conflictivos sucesos internaciona-
les obligan a huir para evitar guerras, violencia 
y discriminaciones, se les garantice la seguri-
dad, el acceso al trabajo y a la instrucción, ins-
trumentos necesarios para su inserción en el 
nuevo contexto social. 
 
Que la comunidad cristiana esté siempre dis-
puesta a defender el derecho de los más débi-
les. Que generosamente abra de par en par 
sus acogedoras puertas, para que a nadie le 
falte nunca la esperanza de una vida mejor. 
Que resuene en nuestros corazones la Palabra 
del Señor que, en la parábola del juicio final, 
dijo: «estaba de paso, y me alojaron», porque 
«cada vez que lo hicieron con el más pequeño 
de mis hermanos, lo hicieron conmi-
go» (Mt 25,35.40). 
 
Signos de esperanza merecen los ancianos, 
que a menudo experimentan soledad y senti-
mientos de abandono. Valorar el tesoro que 
son, sus experiencias de vida, la sabiduría que 
tienen y el aporte que son capaces de ofrecer, 
es un compromiso para la comunidad cristiana 
y para la sociedad civil, llamadas a trabajar 
juntas por la alianza entre las generaciones. 
 
Dirijo un recuerdo particular a los abuelos y a 
las abuelas, que representan la transmisión de 
la fe y la sabiduría de la vida a las generacio-
nes más jóvenes. Que sean sostenidos por la 
gratitud de los hijos y el amor de los nietos, 
que encuentran en ellos arraigo, comprensión 
y aliento. 
 
Imploro, de manera apremiante, esperanza 



ria de la Iglesia. La conmemoración de esa fecha 
invita a los cristianos a unirse en la alabanza y el 
agradecimiento a la Santísima Trinidad y en par-
ticular a Jesucristo, el Hijo de Dios, «de la misma 
naturaleza del Padre», que nos ha revelado se-
mejante misterio de amor. Pero Nicea también 
representa una invitación a todas las Iglesias y 
comunidades eclesiales a seguir avanzando en el 
camino hacia la unidad visible, a no cansarse de 
buscar formas adecuadas para corresponder 
plenamente a la oración de Jesús: «Que todos 
sean uno: como tú, Padre, estás en mí y yo en ti, 
que también ellos sean uno en nosotros, para 
que el mundo crea que tú me envias-
te» ( Jn 17,21). 
 
En el Concilio de Nicea se trató además el tema 
de la fecha de la Pascua. A este respecto, toda-
vía hoy existen diferentes posturas, que impiden 
celebrar el mismo día el acontecimiento funda-
mental de la fe. Por una circunstancia providen-
cial, esto tendrá lugar precisamente en el Año 
2025. Que este acontecimiento sea una llamada 
para todos los cristianos de Oriente y de Occi-
dente a realizar un paso decisivo hacia la unidad 
en torno a una fecha común para la Pascua. Mu-
chos, es bueno recordarlo, ya no tienen conoci-
miento de las disputas del pasado y no com-
prenden cómo puedan subsistir divisiones al res-
pecto. 
 
Anclados en la esperanza 
 
La esperanza, junto con la fe y la caridad, for-
man el tríptico de las “virtudes teologales”, que 
expresan la esencia de la vida cristiana (cf. 1 
Co 13,13; 1 Ts 1,3). En su dinamismo insepara-
ble, la esperanza es la que, por así decirlo, seña-
la la orientación, indica la dirección y la finalidad 
de la existencia cristiana. Por eso el apóstol Pa-
blo nos invita a “alegrarnos en la esperanza, a 
ser pacientes en la tribulación y perseverantes 
en la oración” (cf. Rm 12,12). Sí, necesitamos 
que “sobreabunde la esperanza” (cf. Rm 15,13) 
para testimoniar de manera creíble y atrayente 
la fe y el amor que llevamos en el corazón; para 
que la fe sea gozosa y la caridad entusiasta; para 
que cada uno sea capaz de dar aunque sea una 
sonrisa, un gesto de amistad, una mirada frater-
na, una escucha sincera, un servicio gratuito, 
sabiendo que, en el Espíritu de Jesús, esto pue-
de convertirse en una semilla fecunda de espe-
ranza para quien lo recibe. Pero, ¿cuál es el fun-
damento de nuestra espera? Para comprenderlo 
es bueno que nos detengamos en las razones de 
nuestra esperanza (cf. 1 P 3,15). 
 
«Creo en la vida eterna» [12]: así lo profesa 
nuestra fe y la esperanza cristiana encuentra en 
estas palabras una base fundamental. La espe-
ranza, en efecto, «es la virtud teologal por la 
que aspiramos […] a la vida eterna como felici-
dad nuestra». [13] El Concilio Ecuménico Vati-

cabo históricamente por algunos paí-
ses». Como enseña la Sagrada Escritura, la tie-
rra pertenece a Dios y todos nosotros habita-
mos en ella como «extranjeros y huéspe-
des» ( Lv 25,23). Si verdaderamente queremos 
preparar en el mundo el camino de la paz, es-
forcémonos por remediar las causas que origi-
nan las injusticias, cancelemos las deudas in-
justas e insolutas y saciemos a los hambrien-
tos. 
 
Durante el próximo Jubileo se conmemorará 
un aniversario muy significativo para todos los 
cristianos. Se cumplirán, en efecto, 1700 años 
de la celebración del primer gran Concilio ecu-
ménico de Nicea. Conviene recordar que, des-
de los tiempos apostólicos, los pastores se han 
reunido en asambleas en diversas ocasiones 
con el fin de tratar temáticas doctrinales y 
cuestiones disciplinares. En los primeros siglos 
de la fe los sínodos se multiplicaron tanto en 
el Oriente como en el Occidente cristianos, 
mostrando cuánto fuese importante custodiar 
la unidad del Pueblo de Dios y el anuncio fiel 
del Evangelio. El Año jubilar podrá ser una 
oportunidad significativa para dar concreción 
a esta forma sinodal, que la comunidad cristia-
na advierte hoy como expresión cada vez más 
necesaria para corresponder mejor a la urgen-
cia de la evangelización: que todos los bautiza-
dos, cada uno con su propio carisma y minis-
terio, sean corresponsables, para que por la 
multiplicidad de signos de esperanza testimo-
nien la presencia de Dios en el mundo. 
 
El Concilio de Nicea tuvo la tarea de preservar 
la unidad, seriamente amenazada por la nega-
ción de la plena divinidad de Jesucristo y de su 
misma naturaleza con el Padre. Estuvieron 
presentes alrededor de trescientos obispos, 
que se reunieron en el palacio imperial el 20 
de mayo del año 325, convocados por iniciati-
va del emperador Constantino. Después de 
diversos debates, todos ellos, movidos por la 
gracia del Espíritu, se identificaron en el Sím-
bolo de la fe que todavía hoy profesamos en 
la Celebración eucarística dominical. Los pa-
dres conciliares quisieron comenzar ese Sím-
bolo utilizando por primera vez la expresión 
«Creemos», como testimonio de que en ese 
“nosotros” todas las Iglesias se reconocían en 
comunión, y todos los cristianos profesaban la 
misma fe. 
 
El Concilio de Nicea marcó un hito en la histo-



se ha comprendido este misterio desde los pri-
meros siglos de nuestra fe. Por ejemplo, los cris-
tianos, durante mucho tiempo construyeron la 
pila bautismal de forma octogonal, y todavía hoy 
podemos admirar muchos bautisterios antiguos 
que conservan dicha forma, como en San Juan 
de Letrán en Roma. Esto indica que en la fuente 
bautismal se inaugura el octavo día, es decir, el 
de la resurrección, el día que va más allá del 
tiempo habitual, marcado por la sucesión de las 
semanas, abriendo así el ciclo del tiempo a la 
dimensión de la eternidad, a la vida que dura 
para siempre. Esta es la meta a la que tendemos 
en nuestra peregrinación terrena (cf. Rm 6,22). 
El testimonio más convincente de esta esperan-
za nos lo ofrecen los mártires, que, firmes en la 
fe en Cristo resucitado, supieron renunciar a la 
vida terrena con tal de no traicionar a su Señor. 
Ellos están presentes en todas las épocas y son 
numerosos, quizás más que nunca en nuestros 
días, como confesores de la vida que no tiene 
fin. Necesitamos conservar su testimonio para 
hacer fecunda nuestra esperanza. 
 
Estos mártires, pertenecientes a las diversas tra-
diciones cristianas, son también semillas de uni-
dad porque expresan el ecumenismo de la san-
gre. Durante el Jubileo, por lo tanto, mi vivo de-
seo es que haya una celebración ecuménica 
donde se ponga de manifiesto la riqueza del tes-
timonio de estos mártires. 
 
¿Qué será de nosotros, entonces, después de la 
muerte? Más allá de este umbral está la vida 
eterna con Jesús, que consiste en la plena comu-
nión con Dios, en la contemplación y participa-
ción de su amor infinito. Lo que ahora vivimos 
en la esperanza, después lo veremos en la reali-
dad. San Agustín escribía al respecto: «Cuando 
me haya unido a Ti con todo mi ser, nada será 
para mí dolor ni pena. Será verdadera vida mi 
vida, llena de Ti». [16] ¿Qué caracteriza, por tan-
to, esta comunión plena? El ser felices. La felici-
dad es la vocación del ser humano, una meta 
que atañe a todos. 
 
Pero, ¿qué es la felicidad? ¿Qué felicidad espe-
ramos y deseamos? No se trata de una alegría 
pasajera, de una satisfacción efímera que, una 
vez alcanzada, sigue pidiendo siempre más, en 
una espiral de avidez donde el espíritu humano 
nunca está satisfecho, sino que más bien siem-
pre está más vacío. Necesitamos una felicidad 
que se realice definitivamente en aquello que 
nos plenifica, es decir, en el amor, para poder 
exclamar, ya desde ahora: Soy amado, luego 
existo; y existiré por siempre en el Amor que no 
defrauda y del que nada ni nadie podrá separar-
me jamás. Recordemos una vez más las palabras 
del Apóstol: «Porque tengo la certeza de que ni 
la muerte ni la vida, ni los ángeles ni los princi-
pados, ni lo presente ni lo futuro, ni los poderes 
espirituales, ni lo alto ni lo profundo, ni ninguna 

cano II afirma: «Cuando […] faltan ese funda-
mento divino y esa esperanza de la vida eter-
na, la dignidad humana sufre lesiones gravísi-
mas —es lo que hoy con frecuencia sucede—, 
y los enigmas de la vida y de la muerte, de la 
culpa y del dolor, quedan sin solucionar, lle-
vando no raramente al hombre a la desespe-
ración». [14] Nosotros, en cambio, en virtud 
de la esperanza en la que hemos sido salva-
dos, mirando al tiempo que pasa, tenemos la 
certeza de que la historia de la humanidad y la 
de cada uno de nosotros no se dirigen hacia 
un punto ciego o un abismo oscuro, sino que 
se orientan al encuentro con el Señor de la 
gloria. Vivamos por tanto en la espera de su 
venida y en la esperanza de vivir para siempre 
en Él. Es con este espíritu que hacemos nues-
tra la ardiente invocación de los primeros cris-
tianos, con la que termina la Sagrada Escritu-
ra: «¡Ven, Señor Jesús!» ( Ap 22,20). 
 
Jesús muerto y resucitado es el centro de 
nuestra fe. San Pablo, al enunciar en pocas 
palabras este contenido —utiliza sólo cuatro 
verbos—, nos transmite el “núcleo” de nues-
tra esperanza: «Les he trasmitido en primer 
lugar, lo que yo mismo recibí: Cristo murió por 
nuestros pecados, conforme a la Escritura. 
Fue sepultado y resucitó al tercer día, de 
acuerdo con la Escritura. Se apareció a Pedro y 
después a los Doce» ( 1 Co 15,3-5). Cris-
to murió, fue sepultado, resucitó, se apareció. 
Por nosotros atravesó el drama de la muerte. 
El amor del Padre lo resucitó con la fuerza del 
Espíritu, haciendo de su humanidad la primicia 
de la eternidad para nuestra salvación. La es-
peranza cristiana consiste precisamente en 
esto: ante la muerte, donde parece que todo 
acaba, se recibe la certeza de que, gracias a 
Cristo, a su gracia, que nos ha sido comunica-
da en el Bautismo, «la vida no termina, sino 
que se transforma» [15] para siempre. En el 
Bautismo, en efecto, sepultados con Cristo, 
recibimos en Él resucitado el don de una vida 
nueva, que derriba el muro de la muerte, ha-
ciendo de ella un pasaje hacia la eternidad.  
 
Y si bien, frente a la muerte —dolorosa sepa-
ración que nos obliga a dejar a nuestros seres 
más queridos— no cabe discurso alguno, el 
Jubileo nos ofrecerá la oportunidad de redes-
cubrir, con inmensa gratitud, el don de esa 
vida nueva recibida en el Bautismo, capaz de 
transfigurar su dramaticidad. En el contexto 
jubilar, es significativo reflexionar sobre cómo 



une con Cristo, primogénito de la creación. De 
esta manera la indulgencia jubilar, en virtud de 
la oración, está destinada en particular a los que 
nos han precedido, para que obtengan plena 
misericordia. 
 
La indulgencia, en efecto, permite descubrir 
cuán ilimitada es la misericordia de Dios. No sin 
razón en la antigüedad el término 
“misericordia” era intercambiable con el de 
“indulgencia”, precisamente porque pretende 
expresar la plenitud del perdón de Dios que no 
conoce límites. 
 
El sacramento de la Penitencia nos asegura que 
Dios quita nuestros pecados. Resuenan con su 
carga de consuelo las palabras del Salmo: «Él 
perdona todas tus culpas y cura todas tus dolen-
cias; rescata tu vida del sepulcro, te corona de 
amor y de ternura. […] El Señor es bondadoso y 
compasivo, lento para enojarse y de gran miseri-
cordia; […] no nos trata según nuestros pecados 
ni nos paga conforme a nuestras culpas. Cuanto 
se alza el cielo sobre la tierra, así de inmenso es 
su amor por los que lo temen; cuanto dista el 
oriente del occidente, así aparta de nosotros 
nuestros pecados» (Sal 103,3-4.8.10-12). La Re-
conciliación sacramental no es sólo una hermo-
sa oportunidad espiritual, sino que representa 
un paso decisivo, esencial e irrenunciable para el 
camino de fe de cada uno. En ella permitimos 
que Señor destruya nuestros pecados, que sane 
nuestros corazones, que nos levante y nos abra-
ce, que nos muestre su rostro tierno y compasi-
vo. No hay mejor manera de conocer a Dios que 
dejándonos reconciliar con Él (cf. 2 Co 5,20), ex-
perimentando su perdón. Por eso, no renuncie-
mos a la Confesión, sino redescubramos la belle-
za del sacramento de la sanación y la alegría, la 
belleza del perdón de los pecados. 
 
Sin embargo, como sabemos por experiencia 
personal, el pecado “deja huella”, lleva consigo 
unas consecuencias; no sólo exteriores, en cuan-
to consecuencias del mal cometido, sino tam-
bién interiores, en cuanto «todo pecado, incluso 
venial, entraña apego desordenado a las criatu-
ras que es necesario purificar, sea aquí abajo, 
sea después de la muerte, en el estado que se 
llama Purgatorio». Por lo tanto, en nuestra hu-
manidad débil y atraída por el mal, permanecen 
los “efectos residuales del pecado”. Estos son 
removidos por la indulgencia, siempre por la 
gracia de Cristo, el cual, como escribió san Pablo 
VI, es «nuestra “indulgencia”». La Penitenciaría 
Apostólica se encargará de emanar las disposi-
ciones para poder obtener y hacer efectiva la 
práctica de la indulgencia jubilar. 
 
Esa experiencia colma de perdón no puede sino 
abrir el corazón y la mente a perdonar. Perdonar 
no cambia el pasado, no puede modificar lo que 
ya sucedió; y, sin embargo, el perdón puede per-

otra criatura podrá separarnos jamás del amor 
de Dios, manifestado en Cristo Jesús, nuestro 
Señor» (Rm 8,38-39). 
 
Otra realidad vinculada con la vida eterna es 
el juicio de Dios, que tiene lugar tanto al cul-
minar nuestra existencia terrena como al final 
de los tiempos. Con frecuencia, el arte ha in-
tentado representarlo —pensemos en la obra 
maestra de Miguel Ángel en la Capilla Sixti-
na— acogiendo la concepción teológica de su 
tiempo y transmitiendo a quien observa un 
sentimiento de temor. Aunque es justo dispo-
nernos con gran conciencia y seriedad al mo-
mento que recapitula la existencia, al mismo 
tiempo es necesario hacerlo siempre desde la 
dimensión de la esperanza, virtud teologal 
que sostiene la vida y hace posible que no cai-
gamos en el miedo. El juicio de Dios, que es 
amor (cf. 1 Jn 4,8.16), no podrá basarse más 
que en el amor, de manera especial en cómo 
lo hayamos ejercitado respecto a los más ne-
cesitados, en los que Cristo, el mismo Juez, 
está presente (cf. Mt 25,31-46). Se trata, por 
lo tanto, de un juicio diferente al de los hom-
bres y los tribunales terrenales; debe enten-
derse como una relación en la verdad con Dios 
amor y con uno mismo en el corazón del mis-
terio insondable de la misericordia divina. En 
este sentido, la Sagrada Escritura afirma: «Tú 
enseñaste a tu pueblo que el justo debe ser 
amigo de los hombres y colmaste a tus hijos 
de una feliz esperanza, porque, después del 
pecado, das lugar al arrepentimiento […] y, al 
ser juzgados, contamos con tu misericor-
dia» ( Sb 12,19.22). Como escribía Benedicto 
XVI,«en el momento del Juicio experimenta-
mos y acogemos este predominio de su amor 
sobre todo el mal en el mundo y en noso-
tros.El dolor del amor se convierte en nuestra 
salvación y nuestra alegría».  
 
El Juicio, entonces, se refiere a la salvación 
que esperamos y que Jesús nos ha obtenido 
con su muerte y resurrección. Por lo tanto, 
está dirigido a abrirnos al encuentro definitivo 
con Él. Y dado que no es posible pensar en ese 
contexto que el mal realizado quede escondi-
do, este necesita ser purificado, para permitir-
nos el paso definitivo al amor de Dios. Se com-
prende en este sentido la necesidad de rezar 
por quienes han finalizado su camino terreno; 
solidarizándose en la intercesión orante que 
encuentra su propia eficacia en la comunión 
de los santos, en el vínculo común que nos 



tecimientos de la vida, la Madre de Dios viene 
en nuestro auxilio, nos sostiene y nos invita a 
confiar y a seguir esperando. 
 
A este respecto, me es grato recordar que el 
Santuario de Nuestra Señora de Guadalupe en la 
Ciudad de México se está preparando para cele-
brar, en el 2031, los 500 años de la primera apa-
rición de la Virgen. Por medio de Juan Diego, la 
Madre de Dios hacía llegar un revolucionario 
mensaje de esperanza que aún hoy repite a to-
dos los peregrinos y a los fieles: «¿Acaso no es-
toy yo aquí, que soy tu madre?». Un mensaje 
similar se graba en los corazones en tantos san-
tuarios marianos esparcidos por el mundo, me-
tas de numerosos peregrinos, que confían a la 
Madre de Dios sus preocupaciones, sus dolores 
y sus esperanzas. Que en este Año jubilar los 
santuarios sean lugares santos de acogida y es-
pacios privilegiados para generar esperanza. In-
vito a los peregrinos que vendrán a Roma a de-
tenerse a rezar en los santuarios marianos de la 
ciudad para venerar a la Virgen María e invocar 
su protección. Confío en que todos, especial-
mente los que sufren y están atribulados, pue-
dan experimentar la cercanía de la más afectuo-
sa de las madres que nunca abandona a sus hi-
jos; ella que para el santo Pueblo de Dios es 
«signo de esperanza cierta y de consuelo».  
 
Mientras nos acercamos al Jubileo, volvamos a 
la Sagrada Escritura y sintamos dirigidas a noso-
tros estas palabras: «Nosotros, los que acudi-
mos a él, nos sentimos poderosamente estimu-
lados a aferrarnos a la esperanza que se nos 
ofrece. Esta esperanza que nosotros tenemos es 
como un ancla del alma, sólida y firme, que pe-
netra más allá del velo, allí mismo donde Jesús 
entró por nosotros, como precursor» (Hb 6,18-
20). Es una invitación fuerte a no perder nunca 
la esperanza que nos ha sido dada, a abrazarla 
encontrando refugio en Dios. 
 
La imagen del ancla es sugestiva para compren-
der la estabilidad y la seguridad que poseemos 
si nos encomendamos al Señor Jesús, aun en 
medio de las aguas agitadas de la vida. Las tem-
pestades nunca podrán prevalecer, porque esta-
mos anclados en la esperanza de la gracia, que 
nos hace capaces de vivir en Cristo superando el 
pecado, el miedo y la muerte. Esta esperanza, 
mucho más grande que las satisfacciones de ca-
da día y que las mejoras de las condiciones de 
vida, nos transporta más allá de las pruebas y 
nos exhorta a caminar sin perder de vista la 
grandeza de la meta a la que hemos sido llama-
dos, el cielo. 
 
El próximo Jubileo, por tanto, será un Año Santo 
caracterizado por la esperanza que no declina, la 
esperanza en Dios. Que nos ayude también a 
recuperar la confianza necesaria —tanto en la 
Iglesia como en la sociedad— en los vínculos 

mitir que cambie el futuro y se viva de una 
manera diferente, sin rencor, sin ira ni ven-
ganza. El futuro iluminado por el perdón hace 
posible que el pasado se lea con otros ojos, 
más serenos, aunque estén aún surcados por 
las lágrimas. 
 
Durante el último Jubileo extraordinario insti-
tuí los Misioneros de la Misericordia, que si-
guen realizando una misión importante. Que 
durante el próximo Jubileo también ejerciten 
su ministerio, devolviendo la esperanza y per-
donando cada vez que un pecador se dirige a 
ellos con corazón abierto y espíritu arrepenti-
do. Que sigan siendo instrumentos de reconci-
liación y ayuden a mirar el futuro con la espe-
ranza del corazón que proviene de la miseri-
cordia del Padre. Quisiera que los obispos 
aprovecharan su valioso servicio, enviándolos 
especialmente allí donde la esperanza se pone 
a dura prueba, como las cárceles, los hospita-
les y los lugares donde la dignidad de la perso-
na es pisoteada; en las situaciones más preca-
rias y en los contextos de mayor degradación, 
para que nadie se vea privado de la posibili-
dad de recibir el perdón y el consuelo de Dios. 
La esperanza encuentra en la Madre de 
Dios su testimonio más alto. En ella vemos 
que la esperanza no es un fútil optimismo, 
sino un don de gracia en el realismo de la vida.  
 
Como toda madre, cada vez que María miraba 
a su Hijo pensaba en el futuro, y ciertamente 
en su corazón permanecían grabadas esas pa-
labras que Simeón le había dirigido en el tem-
plo: «Este niño será causa de caída y de eleva-
ción para muchos en Israel; será signo de con-
tradicción, y a ti misma una espada te atrave-
sará el corazón». (Lc 2,34-35). Por eso, al pie 
de la cruz, mientras veía a Jesús inocente su-
frir y morir, aun atravesada por un dolor des-
garrador, repetía su “sí”, sin perder la espe-
ranza y la confianza en el Señor. De ese modo 
ella cooperaba por nosotros en el cumplimien-
to de lo que había dicho su Hijo, anunciando 
que «debía sufrir mucho y ser rechazado por 
los ancianos, los sumos sacerdotes y los escri-
bas; que debía ser condenado a muerte y re-
sucitar después de tres días» (Mc 8,31), y en 
el tormento de ese dolor ofrecido por amor se 
convertía en nuestra Madre, Madre de la es-
peranza. No es casual que la piedad popular 
siga invocando a la Santísima Virgen co-
mo Stella maris, un título expresivo de la espe-
ranza cierta de que, en los borrascosos acon-



interpersonales, en las relaciones internacionales, en la promoción de la dignidad de toda persona y en el 

respeto de la creación. Que el testimonio creyente pueda ser en el mundo levadura de genuina esperan-

za, anuncio de cielos nuevos y tierra nueva (cf. 2 P 3,13), donde habite la justicia y la concordia entre los 

pueblos, orientados hacia el cumplimiento de la promesa del Señor. 

Dejémonos atraer desde ahora por la esperanza y permitamos que a través de nosotros sea contagiosa 

para cuantos la desean. Que nuestra vida pueda decirles: «Espera en el Señor y sé fuerte; ten valor y es-

pera en el Señor» (Sal 27,14). Que la fuerza de esa esperanza pueda colmar nuestro presente en la espera 

confiada de la venida de Nuestro Señor Jesucristo, a quien sea la alabanza y la gloria ahora y por los siglos 

futuros. 

Dado en Roma, en San Juan de Letrán, el 9 de mayo, Solemnidad de la Ascensión de Nuestro Señor Jesu-

cristo, del año 2024, duodécimo de Pontificado. 

Te recomendamos esta lectura:  
 

Trenzando sensibilidad y evangelio.  
Formación para la misión. Carlos del Valle. Edit. Verbo Divino 

La misión es nuestra inspiración y nuestra fuerza aquí y ahora. Si 
solo los animados pueden animar, solo los evangelizados pueden 
evangelizar. Necesitamos ser formados, porque formar es enseñar a 
vivir contagiando a Dios. 
 
Formarse es formatearse como mensajero identificado con el men-
saje. Es imposible comunicar el evangelio sin vivir en él. Este libro 
esparce semillas de formación para la misión, llevando a crecer en 
sensibilidad evangélica. 
 
La formación para la misión toma en serio nuestra humanidad como 
narrativa de Dios. No son las ideas las que nos forman; es el toque a 
la sensibilidad que permite pasar del ego al amor, de la cabeza al 
corazón. Una reflexión que ilumina la inteligencia y da calor al cora-
zón para que ambos funcionen a la par.  
 
“Estas páginas ofrecen una argamasa compuesta de fe, experiencia 
y sueño, ayudando también a dejar de soñar la vida y comenzar a 
vivir los sueños. Lo hago para que la savia del evangelio circule con 
novedad y sin trombos por las vías de la misión, de la comunidad y 

de cada persona en ella. 
 
En vez de navegar en aguas profundas, a veces nos ahogamos en un vaso de agua. Profundizar es ejercicio 
que nos hace mejores, más humanos. La formación para la misión toma en serio nuestra humanidad como 
narrativa de Dios que vive en este mundo y profundiza en ella. El tiempo reflexivo es importante para la 
creatividad, porque leer sin reflexionar es comer sin digerir. 
 
En tus manos tienes un libro para ser leído desde la creatividad del silencio. Con reflexiones nacidas del 
silencio y soledad, pretendo iluminar lo insignificante y elevar a plenitud lo ordinario. Parece que lo que 
ayer eran respuestas hoy son preguntas. 
 

 



JAVIERADAS 
te le engancha”. Además recordó que “Venir 

a Javier es renovar nuestro espíritu misione-

ro”. 

Este año se apoyó un proyecto en Cuba, con 

el misionero navarro Alberto Sola, de los pa-

dres Escolapios en Guanabacoa, que consis-

tía en un generador eléctrico por los proble-

mas energéticos que sufre el país con cons-

tantes apagones. Este problema es especial-

mente grave por las altas temperaturas que 

sufren y por los problemas que también 

atraviesa el sistema de agua. Al existir abas-

tecimiento únicamente en días alternos, de-

penden de la electricidad para poder poner 

en marcha su sistema de depósitos y el bom-

beo con que se llenan. Además de mantener 

los alimentos que conservan en neveras.  

Este año las Javieradas se celebraron los 

días 9 de marzo, la primera Javierada, y el 

sábado 15 la segunda. Entre ambas, acu-

dieron a Javier, cuna del Patrono de las Mi-

siones, más de 20.000 peregrinos. El lema 

de este Año, en consonancia con el Jubilo 

que está celebrando la Iglesia, ha sido: 

“Peregrinos de la Esperanza”.  

La primera Javierada, se desarrolló marca-

da por el mal tiempo y la lluvia, pero los 

peregrinos no se amedrentaron ante la llu-

via. Mientras que la segunda Javierada se 

caracterizó por un tiempo mejor pero con 

bajas temperaturas, pero con un sol que 

alentó las ganas de peregrinar a Javier. Co-

mo dijo nuestro Arzobispo D. Florencio: 

“Javier tiene algo especial porque a la gen-



de las tormentas de ese océano por el que 
nos movemos. 
 
 “No sólo de pan vive el hombre”. Si te-
nemos una mirada profunda sobre la reali-
dad, si somos sinceros con nosotros mis-
mos, no necesitamos muchas explicaciones 
para entender esto. El materialismo, la cul-
tura de la opulencia, nos quiere convencer 
de que llenándonos de cosas moviéndonos 
de aquí para allá, abriendo a todas horas 
miles de pantallas, subiéndonos a todos los 
carros que pasan por delante de la puerta, 
vamos a ser felices y a alcanzar la plenitud. 
Y la realidad es muy tozuda: nuestra socie-
dad muere de hambre y sed, muere de ina-
nición, muere herida de soledad, tristeza y 
falta de sentido. Y es que el ser humano no 
es un muñeco, no es una marioneta, no es 
un animalico un poco más evolucionado. 
 
 El ser humano sufre porque tiene ham-
bre de amor, de amistad, de comunicación, 
de perdón, de sentido, en el fondo, lo sepa-
mos o no, tenemos hambre de Dios, hambre 

Cuando en el itinerario de la vida, se pre-
sente la oscuridad y el frío, fijémonos que 
en la nieve del camino hay marcadas unas 
huellas de alguien que ha pasado antes 
que nosotros: Cristo va siempre por delan-
te. Así ocurre con este trayecto de conver-
sión que es la cuaresma: Dios ha querido 
recorrer ese camino por delante de noso-
tros: es lo que hemos escuchado en el 
evangelio de hoy: Cristo inaugura la pri-
mera cuaresma, con esos cuarenta días 
en el desierto, donde es tentado. Y vamos 
a detenernos en las respuestas que da 
Jesús a las tentaciones, a las propuestas, 
del “enemigo de natura humana”, como 
llama San Ignacio, el maestro de Javier, al 
demonio y sus planteamientos: él es el 
“enemigo de la naturaleza humana”, el 
que quiere destruir nuestra humanidad y 
torcer, desorientar, desnortar el camino 
del ser humano hacia su fin, hacia su hori-
zonte de plenitud y bien. 
 
 Son tres respuestas, tres mandatos, 
tres orientaciones, tres flechas que condu-
cen tu vida en buena dirección en medio 

Primera Javierada 
Homilía Misa de acogida de los peregrinos 



de Cristo. En cuaresma, nos tenemos que 
cuestionar: Esa seducción de las cosas de 
este mundo ¿no nos estará embotando el 
corazón, no nos estará cegando, no nos 
estará ahogando el espíritu? “No sólo de 
pan vive el hombre”. 
 
  “Al Señor, tu Dios, adorarás y a Él só-
lo darás culto”. Esto tiene mucho que ver 
con lo anterior: puede ser que estemos tan 
satisfechos con nuestra vida, con nuestras 
necesidades tan cubiertas, que en el fondo 
tengamos la sensación de no necesitar de 
Dios para nada. Y cuando uno pierde de 
vista al Dios verdadero, poco a poco, va 
abriendo las puertas a los dioses falsos que 
se adueñan de la persona y la esclavizan: 
acabamos siendo esclavos de la comodi-
dad, del dinero, de nuestros caprichos, de 
nuestra forma de ser, de nuestras ideas, de 
lo que está de moda, de las ideologías que 
gobiernan el mundo al precio de desterrar a 
Dios… “Javier, ¿de qué te sirve ganar el 
mundo si pierdes tu alma? (si se frustra en 
ti el proyecto de Dios, si te encierras en ti 
mismo): “Al Señor, tu Dios, adorarás y a Él 
sólo darás culto”. 
 
 “No tentarás al Señor, tu Dios”. Hay 
detrás de esta frase misteriosa una cues-
tión bien importante. Tentamos a Dios 
cuando razonamos así: como Dios es 
bueno y tan misericordioso… pues no im-
porta como viva yo o como piense, da igual 
que me convierta o no, que le obedezca o 
no,… como Él me quiere... Eso es tentar a 
Dios; tendríamos que pensar así: como 
Dios es tan bueno y misericordioso, como 
Dios me quiere de verdad, como a Dios le 
importo, no le da igual mi vida, no es indife-
rente, no es una estatua de madera o de 
mármol, a Él le importo, a Él le importa-
mos… Y, por eso, voy a fiarme de Él, voy a 
pedirle ayuda, voy a quererle y a obedecer-
le, voy a estar muy cerca de Él, voy a abrir-
le de par en par las puertas de mi corazón y 
de mi vida entera. Él quiere transformar mi 
vida, mi familia, la sociedad, el mundo, las 
relaciones internacionales, la cultura, la po-
lítica, la economía… Todo eso le importa a 
Dios: no es un convidado de piedra, no es 
un testigo mudo, no es un espectador indi-
ferente… “No tentarás al Señor, tu Dios”. 
 
 
 
 
Florencio Roselló Avellanas O de M 
Arzobispo de Pamplona y obispo de Tudela 



Primera Javierada 
Homilía 

Javier. 
 
De San Francisco Javier siempre se ha di-
cho que su pasión por predicar el evangelio 
no tenía límites. Renunció a las comodida-
des que el ofrecían en Javier, en España y 
en Francia, cuando fue a estudiar. Allí llevó 
una vida de fiesta, pero en ese ambiente el 
Señor le llamó y respondió a la llamada de 
Dios para ir a los lugares más distantes a 
llevar la Buena Noticia. A los pueblos que 
llegó no conocían nada de Cristo, pero nun-
ca dudó de su misión porque estaba 
convencido de que el amor de Dios debía 
de ser conocido, estaba convencido que ha-
ría mucho bien, tanto a nivel espiritual, co-
mo social y humano. Llegó donde nadie ha-
bía llegado, habló de Dios donde nadie ha-
bía hablado, luchó por la dignidad de las 
personas en un mundo de esclavos y vasa-
llaje. Francisco Javier fue un innovador y 
rompedor de costumbres y normas que hu-
millaban a las personas. Humanizó las leyes 
y humanizó el evangelio, todo por la digni-
dad y libertad de las personas. 
 
 

Un año más, San Francisco Javier nos 
convoca a visitar su casa, a recordar su 
historia y a imitar su vida. Javier tiene ma-
gia, impacta, tiene un encanto especial, 
que para entenderlo hay que acercarse 
cada año a este lugar. Ni la lluvia, ni el 
viento, ni el frío, que han acompañado la 
peregrinación en esta primera Javierada 
impiden que año tras año nos acerquemos 
a la casa de San Francisco Javier. 
 
Llama la atención el encanto de Javier, 
porque nuestro santo y patrón desarrolló 
toda su vida fuera de estas tierras. No co-
nocemos nada de lo que hizo aquí, sin 
embargo, cada año venimos a Javier co-
mo si nos fuésemos a encontrar con el mi-
sionero jesuíta. Vivió pocos años aquí, pe-
ro en cambio, parece que toda su vida la 
hubiese realizado aquí. Parece que cada 
palmo de terreno nos habla de él, en cam-
bio, todos años venimos a verlo a encon-
trarnos con San Francisco Javier. Esta-
mos convencidos que pisamos tierra sa-
grada, tierra de santo y tierra de alegría, 
que nos transmite el Cristo sonriente de 



2025 nos ha avisado también del trato que da-
mos a los emigrantes “No podemos recordar el 
éxodo bíblico sin pensar en tantos hermanos y 
hermanas que hoy huyen de situaciones de mi-
seria y violencia, buscando una vida mejor para 
ellos y sus seres queridos”. En este mensaje el 
Papa nos interpela a revisar qué tratamiento 
estamos dando a tantos inmigrantes que llegan 
a nuestras tierras para buscar un mundo mejor. 
La historia del pueblo judío se repite en nuestros 
días con leyes y actitudes que dificultan la vida 
de muchos inmigrantes en nuestras tierras. El 
Papa Francisco invita a la sociedad y también a 
la Iglesia a revisar qué estamos haciendo con 
nuestros hermanos que llegan de fuera. S. Fran-
cisco Javier también fue inmigrante, tuvo que 
aprender una lengua, conocer una nueva cultu-
ra, y desde ahí evangelizar a los nuevos pueblos 
que no conocían a Cristo. 
 
Este año San Francisco Javier, nuestra Javierada, 
nos habla de opciones, primero de renuncia a 
las tentaciones que nos presenta el mundo, la 
sociedad, de una vida fácil, cómoda y sin compli-
caciones, que nos lleva a comprometernos con 
el anuncio del evangelio. Por otro lado, la Javie-
rada también nos lleva a recordar cómo la histo-
ria de emigrantes del pueblo de Israel y sus difi-
cultades se siguen repitiendo en nuestros días. 
Hoy aquí, en esta explanada, entre nosotros hay 
inmigrantes, que rezan al mismo Dios que noso-
tros, que sienten devoción, y en algunos casos 
pasión por San Francisco Javier, que llevan va-
rios años peregrinando a Javier. Dios los mira 
con los mismos ojos que a nosotros, ¿quién soy 
yo para hacer diferencias? 
 
Nuestra Javierada quiere ser también una pere-
grinación de la esperanza en este año del 
“Jubileo de la Esperanza” al que nos ha convoca-
do el Papa Francisco. Todos los que peregrina-
mos a Javier nos convertirnos en peregrinos que 
transmitimos esperanza. Nuestra experiencia de 
fe, de oración, de amistad, tiene que ser com-
partida con las personas de mi entorno. Que 
hoy, mañana, compartamos y transmitamos lo 
que en Javier hemos vivido en esta peregrina-
ción. San Francisco Javier no se guardó la fe para 
él, sino que la comunicó y la transmitió a las 
gentes que evangelizó. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
Florencio Roselló Avellanas O de M 
Arzobispo de Pamplona y obispo de Tudela 

La vida de San Francisco Javier fue un reflejo 
de la misma fidelidad y firmeza que Jesús 
muestra en el desierto, tal y como hemos es-
cuchado en el evangelio. Al igual que Jesús, 
Francisco Javier fue tentado a tomar caminos 
más fáciles, más cómodos, tenía un futuro de 
riqueza y lujo pero eligió seguir la llamada de 
Dios a la misión, a un camino de sacrificio y 
entrega. Como Jesús en el evangelio rechazó 
las tentaciones de poder, fama y comodidad. 
Todo esto no le llenaba, no le proporcionaba 
felicidad. Francisco Javier no buscó la gloria 
personal, sino la gloria de Dios en la evangeli-
zación allende los mares. Se enfrentó a las di-
ficultades y persecuciones con la misma firme-
za con que Jesús resistió las tentaciones del 
demonio en el desierto. Venció las tentacio-
nes y su vida abrazó la santidad. 
 
La Iglesia que San Francisco Javier soñó y vivió 
estaba llamada a ser una Iglesia en salida, co-
mo nos recuerda con frecuencia el Papa Fran-
cisco “la Iglesia es “en salida” o “no es Iglesia”, 
remarcando asimismo que la Iglesia «está lla-
mada a ser siempre la casa abierta del Pa-
dre» (Catequesis Francisco 23-10-2019). La 
Iglesia no puede quedarse encerrada en sus 
paredes de siempre, ni puede centrarse solo 
en sí misma. La Iglesia hemos perdido la calle, 
y esa Iglesia en salida a la que nos empuja el 
Papa Francisco nos lleva a hacernos presentes 
en medio del mundo. La misión de la Iglesia es 
salir, llevar la buena nueva de Cristo a todos 
los rincones del mundo, especialmente a 
aquellos lugares más necesitados de la pre-
sencia de Dios. La Iglesia en salida es para 
acercarse a la gente que no llega a nuestra 
Iglesia, a los alejados, a los pobres, a los vulne-
rables, ellos también están llamados a partici-
par de nuestra fe. Hoy en día hay gente que 
quiere construir una sociedad sin Dios, aun-
que respetándoles, es bueno manifestar que 
otros queremos construir nuestra vida en 
torno a Dios, y para eso hay que salir, pisar 
calle, testimoniar nuestra fe. 
 
En la primera lectura que hemos leído, Moisés 
nos presenta una realidad muy actual, “Mi 
padre fue un arameo errante, que bajó a Egip-
to y se estableció allí con unas pocas perso-
nas” (Dt. 26, 5), donde recuerda que el pueblo 
de Israel fue migrante, y las penurias que pasó 
ante la incomprensión del pueblo egipcio les 
hicieron la vida muy difícil. El Papa Francisco 
en su mensaje de Cuaresma para este año 



que me dice “Este es mi Hijo, el Elegido, es-
cuchadlo” (Lc. 9, 35). Esta tarde, en esta 
explanada, Dios me habla, se dirige a mí. 
Vuelvo a casa renovado. Javier me permite 
comenzar de nuevo, aquí encuentro la paz, 
el amor y el perdón que me ofrece la Iglesia. 
Javier es casa de todos. Javier acoge a to-
dos. El pasado año, cuando vine por prime-
ra vez a Javier, me llamó la atención la ima-
gen del santo, la que está al fondo. Aparece 
con los brazos abiertos, caminando, para 
abrazarme. San Francisco Javier está en 
actitud de acogida, de recibimiento. Te dice 
“bienvenido”, “estás en tu casa”. Esta actitud 
es la que nos transmite constantemente el 
papa Francisco, y que últimamente ha he-
cho mucho más énfasis. En nuestra iglesia 
caben todos, todos, todos. También en Ja-
vier caben todos. Todos somos bien recibi-
dos, los brazos de San Francisco Javier nos 
abrazan, nos acogen. Con estos brazos 
abiertos, con esta cara de bondad y recibi-
miento, nos sentimos en casa. No pregunta, 
no cuestiona, abraza y acoge. 
 
En este “todos, todos, todos” no hace distin-
ción. Hoy aquí estamos de muchos lugares 
diferentes, seguramente de muchas sensibi-

“!Qué bien estamos aquí!” (Lc. 9, 33a), le 
dice Pedro a Jesús, cuando subió con 
Santiago y Juan al monte Tabor. Pedro le 
propone a Jesús “¡hagamos tres tien-
das!” (Lc. 9, 33b) porque se encuentran 
muy bien, lo acabamos de leer en el evan-
gelio. Lo mismo estoy pensando esta tar-
de, ¡qué bien se está aquí! A Javier veni-
mos a estar bien. Es nuestra casa, no solo 
la de los navarros, sino la de todos los que 
viven y sienten el espíritu de San Francis-
co Javier. Hay gente venida de lugares 
muy lejanos de España, pero es que Ja-
vier engancha, Javier tiene imán. Javier 
no deja indiferente a quien se acerca aquí. 
Hemos peregrinado hasta Javier para en-
contrarnos con Dios, a través de nuestro 
santo. Javier es nuestro Monte Tabor, 
nuestro lugar de fe. Hoy el Señor ha 
acampado aquí para nosotros, se ha que-
dado esperándonos. San Francisco Javier 
convoca, llama y nos presenta a Jesús 
transfigurado, a Jesús entregado en la 
cruz del castillo de Javier, a un Jesús son-
riente. En Javier me reconcilio con el Se-
ñor, le presento mi vida, mi historia, en la 
confesión, en la eucaristía. Como los dis-
cípulos en el Monte Tabor, oigo una voz 

Segunda Javierada 
Homilía  



nos gustaría quedarnos, estar más tiempo. Pero 
igual que Jesús hace bajar a los discípulos del 
monte, San Francisco Javier nos empuja a volver 
a nuestra realidad, a abrazarla y comprometer-
nos con ella. Nos llama a ser misioneros. 
Quiero recordar a los casi quinientos misioneros 
navarros que como San Francisco Javier han sali-
do de Navarra para llevar el evangelio a muchos 
rincones del mundo. Cada rincón de la misión es 
un nuevo monte Tabor, porque los misioneros 
navarros se han encontrado con el Señor. Allí 
han sido y son felices, porque a través de las 
gentes de la misión el Señor les habla. 
Venir a Javier nos hace renovar nuestro espíritu 
misionero. Ayer y hoy muchos habéis salido de 
vuestros lugares de origen. Os habéis paseado 
por calles, plazas, caminos y carreteras. Veníais 
orgullosos a Javier, no había complejo, no había 
vergüenza por venir, porque la gente os viese y 
llegar hasta Javier. En ese caminar, en esa pere-
grinación, mostrabais vuestra condición de cris-
tianos, que os ibais a encontrar con el santo mi-
sionero y con el mismo Dios que nos convoca. 
Nuestra Iglesia necesita peregrinos valientes, 
cristianos orgullosos que hacen pública su fe. 
Vosotros representáis la alegría del Evangelio, se 
ve la alegría, ilusión. Una es la alegría que conta-
gia. El Papa Francisco quiere en primer lugar y 
ante todo una Iglesia y un cristiano alegre que 
contrarreste la tristeza individualista que domi-
na en la sociedad, quiere una Iglesia ilusionada, 
contagiosa de la alegría de venir a Javier, de dis-
frutar del día. Hoy nuestro peregrinar hasta Ja-
vier ha estado rebosante de alegría, a pesar del 
cansancio, porque veníamos a encontrarnos con 
Jesús, y con el santo misionero San Francisco 
Javier. 
Que volvamos a nuestras casas con la alegría de 
testimoniar que hemos estado en Javier. Que 
nos hemos encontrado con Jesús y con los miles 
de personas que también han venido a Javier. 
Hablemos de lo grande que es Javier y de lo mu-
cho que hemos vivido en Javier. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Florencio Roselló Avellanas O de M 
Arzobispo de Pamplona y obispo de Tudela 

lidades distintas, algunas opuestas, pero los 
brazos de San Francisco Javier acogen a todos. 
Inclusive de realidades sociales diversas. Entre 
nosotros hay inmigrantes, que han venido con 
la pastoral de migraciones, que rezan al mis-
mo Dios. Inmigrantes, algunos perseguidos 
por leyes nacionales e internacionales que 
cuestionan su presencia y en algunos casos 
sus derechos humanos. Hay también personas 
de la pastoral gitana, que son miembros de 
nuestra iglesia y se unen en Javier para rezar y 
cantar al mismo Dios. Hay entre nosotros in-
ternos con la pastoral penitenciaria, presos de 
la cárcel de Pamplona, que han salido hoy pa-
ra rezar a Dios a través de Javier. También hay 
enfermos que han venido a pedir al santo. 
¿Quién de nosotros distingue estas realidades 
sociales diferentes?, nadie, simplemente por-
que no hay diferencias, porque a los ojos de 
Dios todos somos iguales, y los brazos de San 
Francisco Javier acogen a todos. 
 
También hay personas que vienen por otras 
motivaciones: por acompañar a amigos o fa-
miliares, por cumplir una tradición, por amor a 
la naturaleza, por sentimiento navarro hacia 
San Francisco, todos, todos, son/sois bienveni-
dos. San Francisco Javier no fue a evangelizar 
a los creyentes, fue a los que no conocían a 
Cristo. En una de sus cartas dice “pido a nues-
tro Señor nos dé gracia para aumentar su 
nombre entre las gentes que no le cono-
cen” (Carta nº 9, párrafo 1). Los que no cono-
cen a Cristo o no lo viven también son bien 
acogidos en Javier. En Javier ha habido gente 
que ha descubierto a Dios, inclusive sacerdo-
tes que han encontrado aquí su vocación. San 
Francisco Javier tenía una vida asegurada, fácil 
y cómoda. Este año 2025, se cumplen 500 
años que salió de Javier hacia las misiones, en 
el año 1625. La vida de estudiante que llevaba 
en París no le llenaba, algo le empujaba a salir, 
a dejarlo todo y comenzar una nueva vida. Los 
discípulos del evangelio que acompañan a Je-
sús en el monte Tabor, también tienen la ten-
tación de quedarse, de plantar tres tiendas, de 
olvidarse del mundo, de desentenderse de la 
sociedad. Corremos el riesgo de buscar la co-
modidad, una iglesia a la carta, que me dé lo 
que necesito sin más complicaciones. Y Jesús 
les dijo a sus discípulos, como a San Francisco 
Javier que había que salir. Por eso Jesús les 
hace bajar del monte, les invita a salir, a com-
partir y anunciar lo que en el monte han vivi-
do. Muchas veces, cuando venimos a Javier 



Más de 1200 niños y niñas de quince colegios  
de Navarra participaron en la Javierada Escolar 2025   
 

Más de 1200 niños y niñas de quince centros escolares navarros participaron el pasado viernes, 16 de ma-
yo, en la Javierada Escolar 2005, una actividad organizada de manera conjunta por las delegaciones de 
Misiones y de Enseñanza del Arzobispado de Pamplona y Tudela. 
 
El programa se ha inició a las diez de la mañana, con el Vía Crucis desde Sangüesa hasta Javier; es decir, la 
peregrinación de ocho kilómetros que se hace en las Javieradas oficiales de marzo. Tras la acogida, del Sr. 
Arzobispo, al llegar a Javier, se celebró a las doce y media del mediodía la eucaristía en la explanada del 
Castillo, ante la imposibilidad de hacerlo en el Auditorio de los Jesuitas, donde se celebra tradicionalmen-
te, por falta de aforo. Al finalizar la celebración se dio paso a la fotografía del día y a al “concurso de pan-
cartas” con la entrega de premios. Finalmente, los niños y niñas tuvieron tiempo para reponer fuerzas con 
la comida, pasando inmediatamente a los juegos con hinchables hasta la vuelta a casa.   
 
El ejemplo de San Francisco Javier 
En la misa, el arzobispo de Pamplona y obispo de Tudela, monseñor Florencio Roselló, se refirió a San 
Francisco Javier como “un mensajero de la paz, que llevaba esperanza a quienes sufrían, consuelo a los 
pobres y fe a quienes no conocían a Dios”. También interpeló a los jóvenes estudiantes, a quienes pregun-
tó: “Vosotros también soñáis, ¿no? ¿Ponéis vuestra mano en el corazón? ¿Qué os dice Dios?”. El arzobis-
po explicó que eso hizo San Francisco Javier y se dio cuenta de que Dios no le pedía que fuera un gran 
guerrero, sino que debía buscar la paz “y desde este mismo castillo salió a predicar la fe a miles de kiló-
metros: India, Japón…”. 
 
Florencio Roselló concluyó su homilía resumiendo tres grandes enseñanzas de San Francisco Javier: “Ser 
valientes, no tener miedo de decir que somos amigos de Jesús; compartir la alegría, contar a los demás lo 
bueno que es Dios, no solo con palabras sino también con nuestras acciones; y ayudar a los demás, como 
hizo Javier, que gastó todo su dinero en las misiones”. 
 
Los quince centros escolares participantes han sido: Colegio Público Otero de 
Navascués (Cintruénigo), Colegio Público Francisco Arbeloa (Azagra), Colegio 
Sagrado Corazón (Bera), Colegio Público Juan de Palafox (Fitero), Colegio La Mi-
lagrosa (Lodosa), Colegio La Anunciata (Tudela), Colegio Irabia-Izaga 
(Pamplona/Cordovilla), Colegio Amor de Dios (Burlada), Colegio Luis Amigó 
(Mutilva), Colegio Santa Luisa de Marillac (Barañain), Colegio Santa María la 
Real, Maristas (Sarriguren) y Colegio Vedruna, Colegio Santa Catalina de Labou-
ré, Colegio de Nuestra Señora del Huerto y Mater Dei (Pamplona). 
 

 

 



El pasado mes de mayo se llevó a cabo la oración misionera mensual, en la pa-
rroquia de San Enrique de Pamplona, en comunión con los misioneros nava-
rros, marcando así el cierre del curso pastoral. Este evento, que se ha conver-
tido en una cita imprescindible para la comunidad parroquial, refleja el com-
promiso y la solidaridad con quienes dedican sus vidas a llevar el mensaje de 
esperanza y amor, que nos transmitió Jesús de Nazaret, a los rincones más ne-
cesitados del mundo: nuestros misioneros y misioneras.  
 
Como siempre, se realizó un momento de oración comunitaria, en la cual pe-
dimos por las vocaciones misioneras de laicos, familias, consagrados, religio-
sos y sacerdotes con talante misionero, especialmente en aquellas regiones 
donde su labor es más desafiante. Con esta oración también queremos forta-
lecer la fe y recordar que cada uno puede colaborar desde su lugar con peque-
ñas acciones. Además de dar gracias por el tesoro que constituyen nuestros 
misioneros.  
 
En conclusión, esta celebración fue un momento especial para fortalecer los 
vínculos entre la Iglesia en Navarra y sus misioneros. Invitándonos a seguir 
apoyando su labor con oración constante, y presencia activa. Que estas ora-
ciones nos motiven a vivir nuestra fe con mayor entrega y compromiso hacia 
aquellos que necesitan escuchar el mensaje de esperanza que Jesús nos dejó. 

Celebración de la oración mensual por los 
misioneros navarros y cierre del curso 



El contraste paciente. Repensando la relación Iglesia-Mundo. Carta   
pastoral de los Obispos de Pamplona y Tudela, Bilbao, San Sebastián y     
Vitoria para la Cuaresma-Pascua de 2025 
 
La llamada jubilar a la peregrinación y a la reconciliación resuena con particular intensidad en 
este momento de profunda transformación cultural y social que afecta a la vida de la Iglesia. La 
progresiva secularización de la sociedad europea, especialmente marcada en las últimas déca-
das, plantea desafíos inéditos para la comunidad cristiana. Ya no es posible mantener los esque-
mas pastorales heredados de una época en la que el cristianismo conformaba mayoritariamente 
la cultura y la vida social. Esta nueva situación, lejos de paralizarnos, nos invita a repensar con 
creatividad y fidelidad nuestro modo de vivir y dar testimonio de Cristo, Palabra de Vida para el 
mundo. 

 
El presente documento quiere contribuir a 
esa conversión pastoral y misionera desde 
la confianza en que el Espíritu Santo sigue 
guiando a su Iglesia en cada época históri-
ca. Como los peregrinos que atraviesan la 
Puerta Santa, este tiempo cuaresmal nos 
invita a una renovación profunda que nos 
permita redescubrir lo esencial de nuestra 
fe. Nuestra propuesta se inspira en la Pala-
bra de Dios que todo lo ilumina con una 
luz nueva, en la experiencia de los prime-
ros cristianos que supieron dar un testimo-
nio convincente en su entorno social y en 
las orientaciones del magisterio reciente 
que nos invitan a una conversión pastoral 
para responder a los desafíos actuales. 
 
A lo largo de estas páginas se explora có-
mo el espíritu del Jubileo puede ayudarnos 
a transformar una «Iglesia de cristiandad» 
en una comunidad que, siendo minorita-
ria, puede ofrecer un testimonio significa-
tivo en el mundo contemporáneo. Este 
Año Santo nos recuerda que la esperanza 
cristiana se fundamenta en la fe y se ex-
presa en el ejercicio de la caridad, impul-

sándonos hacia una Iglesia más universal y con un gran deseo evangelizador. En el se examinan 
las claves de la notable expansión del cristianismo en sus primeros siglos, no  para copiar méto-
dos del pasado, sino para descubrir orientaciones que iluminen nuestro presente. De manera 
particular, profundizaremos en la importancia de forjar una identidad cristiana clara y significati-
va, capaz de inspirar comunidades vivas que encarnen las bienaventuranzas en medio del mun-
do. Esta renovación comunitaria que anhelamos hunde sus raíces en la conversión personal de 
cada creyente: las transformaciones que aquí se proponen solo serán posibles si las asumimos 
como invitación al cambio en su propia vida. Por ello, animamos a leer estas páginas en clave de 
conversión personal, permitiendo que el espíritu cuaresmal y la gracia del Año Jubilar nos ayu-
den a reconocer aquellos aspectos de nuestra vida que necesitan ser transformados 
para un seguimiento más auténtico de Cristo. 
 
No pretende ofrecer recetas simples para problemas complejos, sino más bien pro-
poner claves de discernimiento personal y comunitario que nos ayuden a vivir esta 
Cuaresma jubilar como una oportunidad única de renovación evangélica.  

 

 



Este año el lema de la Jornada 
fue “Para el Señor, en los her-
manos”, según la pregunta 
¿para quién soy?, que se plan-
teó en el Congreso de vocacio-
nes que congregó en Madrid, 
el pasado mes de febrero, a 
más de tres mil personas. 
 
La Jornada de Vocaciones 
Nativas se une a la Jornada 
Mundial de Oración por las 
Vocaciones, que en España 

coordina el Servicio de Pastoral Vocacional 
de la Conferencia Episcopal Española con 
la colaboración de CONFER y CEDIS. El 
objetivo es animar a toda la Iglesia a acom-
pañar con la oración las intenciones de to-
dos los jóvenes que estén llamados al sa-
cerdocio y la vida consagrada. 
 
La Obra de San Pedro Apóstol pide sobre 
todo oración, para que Dios siga moviendo 
los corazones de los jóvenes en los territo-
rios de misión a decir Sí al Señor a pesar de 
las dificultades. Y también pide colaboración 
económica, para que esa llamada no quede 
frustrada. Se pide la donación puntual o pe-
riódica en las colectas de este domingo, o a 
través de Bizum, transferencia o donativo 
online. 
 
Además, hay un sistema de becas para fi-
nanciar de manera concreta un periodo de 
formación de una de estas vocaciones. Con 
2.000 euros se cubre la formación completa 
de un seminarista de 6 años. También se 
puede apoyar media beca con 1.000 euros, 
o solo un curso con 350 euros. De esta for-
ma, grupos misioneros en las parroquias o 
familias se juntan a lo largo del año para 
apoyar una de estas modalidades de becas, 
como una forma de apadrinar a una voca-
ción nativa. 
 
Por otro lado, también se da la posibilidad 
de ofrecer estipendios de misa por 10 euros 
para apoyar a los formadores. Con esta 
ayuda se les asegura parte de su manteni-

miento, para que no tengan que 
buscar sustento de otras formas, 
lo que les ayuda a permanecer al 
lado de los futuros sacerdotes, 
dedicándose a su formación. Es 
una oportunidad de unir las inten-
ciones personales de Misa al apo-
yo a la formación de sacerdotes. 

El día 11 de mayo, IV Domingo de Pas-
cua, Domingo del Buen Pastor, la Iglesia 
celebró la Jornada Mundial de Oración por 
las Vocaciones. Obras Misionales Pontifi-
cias organiza, a través de la Obra Pontifi-
cia de San Pedro Apóstol, la Jornada de 
Vocaciones Nativas para apoyar a las vo-
caciones al sacerdocio y a la vida consa-
grada que surgen en los Territorios de Mi-
sión. 
 

Estas vocaciones son fruto de la pastoral 
misionera y demuestran la actuación del 
Espíritu Santo en estas comunidades, que 
asegura un futuro prometedor para las 
Iglesias más jóvenes de la tierra. Las vo-
caciones nativas a menudo tienen serias 
dificultades económicas para continuar su 
formación. La Jornada de Vocaciones Na-
tivas invita a todas las parroquias de Es-
paña a colaborar con la oración, y con una 
colecta extraordinaria o los estipendios de 
las misas, para que todos los fieles pue-
dan colaborar con esta labor, tan impor-
tante para la evangelización. 
 

Con las aportaciones de todos los países 
se crea un Fondo Universal de Solidari-
dad, que en 2024 reunió más de 18 millo-
nes de euros con los que las Obras Misio-
nales Pontificias pudieron ayu-
dar a 82.000 seminaristas en 
770 seminarios de todo el mun-
do. Concretamente desde Obras 
Misionales Pontificias de Espa-
ña se enviaron el año pasado 
2.073.797,59 euros, destinados 
a 17.427 seminaristas y 270 for-
madores en 65 diócesis de 17 
países. 

Jornada mundial de las 
VOCACIONES NATIVAS 

 

Testimonio de la misionera navarra 
Conchita Ardanaz 



Azcona. La cruz misionera de las Obras Mi-
sionales Pontificias es un símbolo universal 
que representa el compromiso del voluntario 
con la misión evangelizadora y solidaria. La 
imposición fue realizada con gran solemni-
dad, acompañada con un gesto de aliento a 
los voluntarios, quienes recibieron con hu-
mildad este símbolo que les acompañará en 
su labor. 
 
El Sr. Arzobispo D. Florencio Rosello dirigió 
unas palabras inspiradoras a los presentes, 
resaltando la importancia del espíritu misio-
nero en nuestra comunidad cristiana. En su 
discurso, recordó que ser misionero no solo 
implica viajar a lugares lejanos, sino tam-
bién vivir con actitud solidaria y comprometi-
da en nuestro entorno cotidiano. Animó a 
los voluntarios a ser testigos vivos del amor 
cristiano, llevando esperanza y alegría allá 
donde vayan. También subrayó que esta 
experiencia será enriquecedora tanto para 
quienes parten como para quienes reciben 
su ayuda. 
 
Por su parte el Delegado de Misiones expre-
só su gratitud por la disponibilidad y genero-
sidad de los voluntarios, destacando que su 
labor es fundamental para fortalecer los 
vínculos entre las comunidades y promover 
una cultura del Evangelio. También los ani-
mó a mantener el contacto a la vuelta. 
  
 

Este año partirán 7 jóvenes a vivir una ex-

periencia VeranMisión. Y, tras la jornada 

de formación dedicada a preparar a los 

futuros voluntarios para sus experiencias 

misioneras durante el verano, tuvo lugar 

un acto muy significativo: la ceremonia de 

envío de los voluntarios. Este momento 

representa no solo una formalidad, sino 

también un acto lleno de simbolismo y es-

peranza, en el que la comunidad reafirma 

su apoyo y bendice a quienes partirán con 

la misión de llevar ayuda, fe y solidaridad 

a aquellos que más lo necesitan. 
 

La celebración se llevó a cabo en un am-

biente solemne, íntimo y emotivo (lástima 

que no pudieran participar todos los jóve-

nes). D. Florencio Roselló, desde el inicio 

de la celebración, reflejó la importancia de 

esta etapa en la vida de los jóvenes que 

han decidido dedicar parte de su tiempo y 

esfuerzo a servir en una comunidad de 

Honduras. 
 

Uno de los momentos más destacados fue 

la imposición de las cruces misioneras por 

parte del Sr. Arzobispo D. Florencio Rose-

llo y del Delegado de Misiones D. Oscar 

Voluntariado Misionero Solidario 
Curso 2025  

Celebración del envío de los voluntarios misioneros que   
partirán este verano a territorios de misión 



Voluntariado Misionero Solidario 
Momentos de la celebración del envío 







Arzobispado de Pamplona y Tudela 
DELEGACIÓN DIOCESANA DE MISIONES 

Obras Misionales Pontificias (OMP) 
Pza. Santa Mª la Real 1 / 31001 - Pamplona / Navarra 

948 227 400  /  644 705 478  - delegacion@omp-pamplona.org 
www.misionesnavarra.omp.es/ 

https://www.facebook.com/MisionesNavarraOMP/

